
63 

 

A DESIGUALDADE DE GÊNERO A PARTIR DA 

TEORIA CRÍTICA DOS DIREITOS HUMANOS: 

ENTRE O PLURALISMO, A SUBCIDADANIA E A 

COLONIALIDADE 

 

Sinya Simone Gurgel Juarez 

 

 

1. INTRODUÇÃO 

 

A desigualdade de gênero constitui uma das formas mais 

enraizadas e persistentes de dominação social, atravessando dimensões 

simbólicas, institucionais e históricas, sendo uma das expressões mais 

profundas das hierarquias sociais e um pilar de sustentação de 

injustiças, principalmente em contextos periféricos como o brasileiro. 

Nesse cenário, a desigualdade está intrinsecamente relacionada à 

colonialidade do poder e à exclusão estrutural das mulheres. 

Para Segato (2025), os gêneros constituem uma emanação de 

posições em uma estrutura abstrata que impõe ao mundo uma 

ordenação hierárquica e contém a semente das relações de poder na 

sociedade. Desta forma, a concepção de gênero revela a existência de 

premissas patriarcais e racistas em sua origem, que se entrelaçam 

histórica e epistemologicamente, devendo ser compreendida como 

parte de um sistema mais amplo de domínio e exclusão, que abarca 

dimensões como raça, classe social, colonialismo e institucionalidade 

jurídica. Para Lagarde (2008), as condições estruturais de desigualdades 

influenciam toda a conjuntura social e cultural, reverberando o 

machismo, a misoginia e a naturalização da violência contra as 

mulheres. E mais, a interseccionalidade de fatores, gera a 

vulnerabilidade das mulheres e meninas, trazendo o recorte racial, 

étnico, social para seu discurso (Lagarde, 2008, f. 223). 

A reflexão sobre gênero, conforme destaca Segato (2025), 

fornece uma grande metáfora de todas as formas de subordinação 

voluntária e permite abordar outras disposições hierárquicas na 



64 

 

sociedade, outras formas de sujeição, sejam de natureza étnica, racial, 

regional ou entre os impérios e as nações periféricas. 

Utilizando como referencial teórico os trabalhos de autores 

como José Geraldo de Sousa Junior, Joaquín Herrera Flores, Aníbal 

Quijano, Jessé Souza, Boaventura de Sousa Santos, Pierre Bourdieu, 

Ana Carolina de Morais Colombaroli e Leandro Fontes Corrêa — que, 

embora não se concentrem diretamente na questão das mulheres, 

oferecem ferramentas teóricas potentes para refletir sobre como a 

desigualdade de gênero pode ser compreendida e combatida por meio 

de uma crítica à monocultura jurídica e à racionalidade eurocêntrica —

, este ensaio propõe uma articulação entre essas abordagens, analisando 

os pensamentos sob a perspectiva de gênero, para compreender o lugar 

das mulheres — especialmente das mulheres racializadas e pobres — 

como sujeitas subalternizadas no campo do poder e do 

reconhecimento social, propondo caminhos para um modelo de justiça 

mais plural e inclusivo. 

 

2. CONCEITOS SOB A LENTE DO GÊNERO COMO 

CATEGORIA CRÍTICA 

 

Para compreender a persistência da desigualdade de gênero em 

contextos periféricos, como os latino-americanos, é necessário 

aprofundar a análise das formas pelas quais as estruturas sociais 

naturalizam e reproduzem hierarquias. A opressão de gênero não se 

apresenta isoladamente, mas entrelaçada a outros mecanismos de 

exclusão que operam no cotidiano por meio de dispositivos simbólicos 

e institucionais. Nesse sentido, o olhar sobre o gênero como categoria 

crítica deve ser acompanhado de uma investigação sobre os modos 

como essa desigualdade é internalizada, legitimada e reproduzida pelas 

práticas sociais e culturais. 

A partir da teoria da violência simbólica desenvolvida por 

Bourdieu (1989), é possível compreender como a dominação masculina 

nem sempre se impõe pela coerção física direta, mas pela incorporação 

inconsciente de práticas sociais que legitimam e perpetuam a 



65 

 

supremacia do masculino. Bourdieu defende a ideia, por exemplo, que 

a ordem masculina se impõe como neutra e não como masculina, 

tornando-se invisível aos olhos da própria sociedade. Essa 

invisibilidade é um dos fatores mais potentes para sua continuidade, ao 

dificultar a percepção da opressão, inibindo as possibilidades de 

resistência e de combate. 

A força da ordem masculina se evidencia no fato de que ela 

dispensa justificação: a visão androcêntrica impõe-se como 

neutra e não tem necessidade de se enunciar em recursos que 

visem a legitimá-la. A ordem social funciona como uma imensa 

máquina simbólica que tende a ratificar a dominação masculina 

sobre a qual se alicerça: é a divisão social do trabalho, 

distribuição bastante estrita das atividades atribuídas a cada um 

dos sexos, de seu local, seu momento, seus instrumentos; é a 

estrutura do espaço, opondo o lugar de assembleia ou de 

mercado, reservados aos homens, e a casa, reservada às 

mulheres; ou, no interior desta, entre a parte masculina, com o 

salão, e a parte feminina, com o estábulo, a água e os vegetais; é 

a estrutura do tempo, a jornada, o ano agrário, ou o ciclo de vida, 

com momentos de ruptura, masculinos, e longos períodos de 

gestação, femininos. (Bourdieu, 2002, p. 22) 

Assim, a violência e a dominação simbólica, tal como 

concebidas por Bourdieu (2002), são exercidas essencialmente pela 

comunicação e pelo conhecimento, sendo elaboradas e impostas por 

instituições como a escola e o próprio Estado. Trata-se de uma forma 

de violência invisível, muitas vezes imperceptível até mesmo para suas 

vítimas, que opera de maneira dissimulada e difusa, atravessando todos 

os campos da vida social. 

Essa dominação ultrapassa a esfera econômica: ela se manifesta 

como um processo pelo qual a classe economicamente dominante 

impõe sua cultura aos dominados, naturalizando desigualdades. Nesse 

contexto, a dominação masculina revela-se particularmente complexa, 

ao ser socialmente reproduzida por meio de uma violência simbólica 

profundamente enraizada na linguagem e nos modos de pensar. 



66 

 

O campo jurídico, por sua vez, desempenha um papel ambíguo 

nessa dinâmica. Herrera Flores (2008) observa que o direito moderno, 

formulado sob os pressupostos do liberalismo ocidental, constrói um 

sujeito de direitos universal que, na prática, desconsidera a pluralidade 

das experiências humanas. Para o autor, os direitos humanos não são 

meros enunciados normativos, mas sim construções políticas 

enraizadas em contextos sociais específicos. Nesse sentido, destaca que 

“os direitos humanos, como qualquer produto cultural que manejemos, 

são produções simbólicas que determinados grupos humanos criam 

para reagir frente ao entorno de relações em que vivem” (Herrera 

Flores, 2009, p. 45). Formulados dentro de uma matriz cultural 

ocidental, esses direitos tendem a ignorar a diversidade de experiências 

e necessidades dos povos periféricos. 

A Declaração Universal constitui, ainda hoje, um marco muito 

importante na luta pelo processo de humanização da 

humanidade. Porém, não podemos ocultar que seus 

fundamentos ideológicos e filosóficos – quer dizer, culturais – 

são puramente ocidentais. Essa constatação não retira nem um 

pouco a importância do texto, mas nos ajuda a colocá-lo em seu 

contexto concreto, o qual, em momentos posteriores, pode nos 

servir para explicar algumas das dificuldades que encontramos 

para sua implementação prática. Não podemos analisar os 

direitos humanos de fora de seus contextos ocidentais. (Herrera 

Flores, 2009, p. 36) 

Desta forma, ao serem formulados de acordo comum a visão 

cultural específica, muitas vezes os direitos humanos apresentam-se 

desconectados das experiências de outros povos. Aplicando-se essa 

crítica ao campo do gênero, observamos que muitas das agendas 

internacionais de direitos ignoram a interseccionalidade e a vivência 

concreta das mulheres do Sul Global. Nesse sentido, a universalidade 

abstrata dos direitos muitas vezes mascara sua aplicação desigual, 

especialmente para grupos historicamente marginalizados, 

perpetuando modelos que acentuam as desigualdades. 



67 

 

Segundo Herrera Flores (2009), os direitos não são dados, mas 

sim construídos nas lutas sociais, que fomentam a criação de novas 

teorias e novas normas jurídicas.  Assim, os direitos das mulheres e 

outras minorias não podem ser compreendidos fora do contexto de 

suas resistências. É na prática social, no cotidiano de enfrentamento à 

violência e à exclusão, que os direitos se tornam reais. 

Os conceitos de violência simbólica, dominação, ausência de 

interseccionalidade e de pluralidade de saberes se somam à crítica à 

matriz eurocêntrica do direito, aprofundada por Quijano (2005), com 

o pensamento sobre a colonialidade do poder. Para o autor, a 

modernidade ocidental instituiu uma classificação social hierárquica 

baseada na raça e no gênero, sustentando a dominação colonial mesmo 

após os processos formais de independência. Quijano (2005) observa 

que a construção da diferença de gênero como binária e hierárquica é 

uma imposição colonial, uma vez que diversas sociedades indígenas e 

africanas possuíam organizações mais plurais e não normativas em 

relação ao gênero.  

Foi o colonialismo que instituiu, por exemplo, a supremacia do 

masculino como norma e a supressão da diversidade sexual. Portanto, 

é possível compreender que o gênero também é uma construção 

colonizada, cujo objetivo foi alinhar-se à lógica da dominação e do 

controle social. 

Mas, do mesmo modo, em qualquer dos outros meios, a 

autoridade, o sexo, a subjetividade, estão presentes todas as 

formas historicamente conhecidas sob a primazia geral das suas 

formas chamadas modernas: o ‘Estado-nação’, a ‘família 

burguesa’, a ‘racionalidade moderna’. (Quijano, 2013, p. 79). 

Essa imposição colonial transforma o corpo feminino em 

território de controle, reafirmando a subordinação das mulheres em 

nome de uma racionalidade civilizatória. Como resultado, a violência 

de gênero assume formas materiais — como a exclusão econômica e a 

violência doméstica — e simbólicas — como a naturalização do 

silêncio e da inferioridade.  



68 

 

Assim, a luta contra a desigualdade de gênero precisa articular-

se à crítica decolonial e à valorização de epistemologias alternativas, 

restando evidente que a opressão de gênero não pode ser enfrentada 

somente no plano da moral individual ou da legislação progressista. É 

necessário um movimento mais radical de descolonização do 

pensamento, das instituições e das relações sociais, para ser possível 

imaginar outras formas de existência que não reproduzam as 

dicotomias impostas pela modernidade ocidental. 

Souza (2023) amplia essa discussão ao introduzir o conceito de 

subcidadania, que revela como parte significativa da população 

brasileira é mantida em condição de exclusão simbólica e material. As 

mulheres periféricas, em especial, são alvo de, pelo menos, uma dupla 

marginalização: pela classe social e pelo gênero. Para Souza (2023), o 

Brasil moderno forjou-se com base na exclusão das camadas populares 

do acesso ao reconhecimento moral. O resultado é um Estado que 

distribui direitos desigualmente, reforçando as hierarquias e 

desigualdades sociais ao invés de combatê-las, acaba aprofundando o 

abismo existente entre as classes e gêneros. 

Como fundamento da desigualdade de gênero, também o 

homem é percebido como a instância calculadora e racional por 

oposição à mulher, definida como o lugar do afetivo, do 

emocional e da sensualidade, da corporalidade enfim, numa 

diferenciação sexual que reproduz os mesmos termos da 

oposição entre as classes. O branco e europeu, do mesmo modo, 

é percebido, no contexto da luta intercultural, como o índice das 

virtudes intelectuais e morais superiores, enquanto o negro é 

identificado, como as mulheres, com o corporal e o sensual, ou 

seja, as virtudes ambíguas dos dominados. (Souza, 2023, p. 

96/97) 

No interior do sistema de justiça, essa exclusão dos dominados 

debatida por Souza (2023) revela-se na ineficiência das políticas 

públicas para proteger as mulheres em situação de vulnerabilidade, ver 

os sucessivos aumentos nas taxas de violências como feminicídio e 

estupro, inobstante recrudescimento das penas e campanhas de 



69 

 

enfrentamento, na revitimização das denúncias de violência e na 

sistemática ausência de representatividade feminina nos espaços 

decisórios. 

É nesse diapasão que a crítica de Santos (2007) denuncia a 

falência do modelo tradicional de justiça, centrado em uma 

racionalidade tecnocrática e alheia às demandas populares. A evolução 

do poder judiciário sob o paradigma da expansão judicial, com o 

aumento da atuação judicial, não correspondeu a uma democratização 

real da justiça, segundo o autor. Muito pelo contrário: em grande parte, 

a judicialização das demandas sociais acaba por despolitizar as lutas e 

reforçar lógicas de exclusão. 

As demandas populares são, conforme o pensamento de Souza 

(2007), reduzidas, fragmentadas em questões técnicas e processuais, 

recebendo uma resolução formal que não enfrenta o cerne do 

problema. Assim, ao invés de abrir espaço para a emancipação, 

neutraliza-se a questão. Os conflitos estruturais que deveriam ser 

resolvidos em debates políticos e sociais são deslocados para os 

tribunais e perdem sua força de mobilização. As lutas sociais são 

convertidas em disputas judiciais, retirando-se seu potencial de 

transformação, sua capacidade de mudança da sociedade. 

As lógicas de exclusão não se observam somente nas estruturas 

inacessíveis e hostis para as classes populares, mas também no que 

Santos (2007) denominou procura suprimida, que ocorre quando o 

cidadão, apesar de consciente de seus direitos, não os reivindica por 

medo ou impotência diante de um Judiciário distante. Na procura 

suprimida, verifica-se um silêncio forçado que é o ápice da 

despolitização, pois algumas lutas sociais sequer chegam a se constituir 

como lutas. 

Para iniciar a solução, Santos (2007) propõe a construção de 

uma ecologia de saberes, onde o 'direito achado na rua', na célebre 

expressão cunhada pelo jurista e professor José Geraldo de Souza 

Júnior, simboliza uma nova prática jurídica, ancorada na realidade 

vivida das comunidades marginalizadas. 



70 

 

[...] porque o seu conhecimento dos manguezais é melhor do 

que qualquer um, porque o vivem diariamente, é o 

conhecimento popular. E, apesar de tudo, esse conhecimento 

está a ser negado, a sua participação está a ser negada. É uma 

negação daquilo que chamo de ecologia dos saberes. O saber 

académico é muito importante, mas obviamente o saber das 

mulheres da Ilha da Maré é fundamental. São estas as 

contradições do país. (Santos, 2021, pág. 56) 

Um novo senso comum jurídico deve romper com o monopólio 

estatal e científico do direito, reconhecendo a pluralidade de práticas 

jurídicas enraizadas nas experiências populares. Santos (2007) propõe 

repolitizar o direito e valorizar o que chama de legalidade cosmopolita 

ou subalterna (Santos, 2007, pág. 22), isto é, o direito produzido a partir 

das lutas de grupos populares oprimidos contra a exclusão e a 

discriminação. Ao citar as mulheres da Ilha da Maré, Santos (2021) 

retoma o defendido por ele mesmo em 2007, que o direito não pode 

ser somente estatal e técnico, mas precisa dialogar com os saberes 

populares, pois estes carregam soluções práticas e possivelmente mais 

legítimas que as oficiais. 

Essa proposta é chancelada por autores como Souza Júnior 

(2021), Wolkmer (2001), e presente nas reflexões de Colombaroli, 

Corrêa (2023), que defendem o pluralismo jurídico como alternativa ao 

monismo estatal. Para eles, o reconhecimento de práticas jurídicas 

diversas é uma ferramenta de emancipação, essencial para uma justiça 

verdadeiramente democrática. Além disso, deve ser destacado o papel 

dos movimentos sociais e da luta por direitos como formas legítimas 

de expressão jurídica, incluindo a atuação de grupos historicamente 

marginalizados e excluídos do processo de produção normativa oficial. 

Nos contextos latino-americanos, o reconhecimento do 

pluralismo jurídico é ainda mais urgente, pois as constituições nacionais 

frequentemente repetem estruturas herdadas do colonialismo, 

ignorando saberes e formas de organização jurídica próprias de povos 

originários e comunidades tradicionais. 



71 

 

Essas reformas constitucionais, portanto, buscaram amparar 

grupos tradicionalmente discriminados, como os indígenas e 

afrodescendentes, aos quais, em certos países, se reconhecem 

inclusive direitos especiais e diferenciados de cidadania. A quase 

totalidade das reformas reconhece uma larga gama de direitos 

constitucionais aos seus cidadãos, pois, além de incorporar 

direitos civis e políticos de tradição democrática e liberal, foram 

constitucionalmente consagrados direitos econômicos, sociais e 

culturais, bem como direitos difusos e coletivos. O 

reconhecimento de direitos foi acompanhado de uma abertura 

ao direito internacional de direitos humanos. Também se 

observa que o reconhecimento da multiculturalidade, as 

competências próprias da justiça indígena, a abertura ao direito 

internacional, se traduziu em um pluralismo jurídico acentuado, 

que afeta o papel das fontes jurídicas tradicionais. (Colombaroli, 

Correa. 2023, p. 28). 

Quando analisamos o gênero a partir desse prisma 

multifacetado, percebemos que a monocultura jurídica não reconhece 

os modos de existência que escapam ao modelo binário e 

heteronormativo. Em várias culturas indígenas, por exemplo, existem 

papéis de gênero múltiplos que não se encaixam na lógica ocidental. 

Negar validade a esses arranjos é uma forma de violência epistêmica. 

A linguagem dos direitos, para ser efetiva, deve dialogar com a 

prática social. Sobre os direitos humanos, Herrera Flores afirma que 

“são as lutas sociais que impulsionam a criação de novas teorias” 

(Herrera Flores, 2009, p. 44). Assim, os avanços no campo da igualdade 

de gênero não podem depender somente da produção normativa, mas 

precisam ser sustentados por movimentos sociais fortes, 

representatividade política efetiva e transformação das mentalidades 

sociais. A construção de um novo imaginário coletivo, onde a 

diversidade seja reconhecida como riqueza e não como desvio, é 

essencial para a justiça de gênero. 

 

 

 



72 

 

3. CONCLUSÃO 

 

Conclui-se que o enfrentamento da desigualdade de gênero 

requer uma abordagem interseccional, crítica e decolonial, capaz de 

articular as múltiplas formas de opressão e propor soluções criativas e 

inclusivas. O caminho passa pela valorização das epistemologias do Sul, 

pelo reconhecimento dos saberes subalternizados e pela construção de 

um novo pacto social que coloque no centro a dignidade humana em 

sua pluralidade. Dessa forma, contribui-se para a construção de uma 

justiça emancipadora e uma sociedade justa e igualitária, onde gênero, 

classe e raça deixem de ser marcadores de exclusão para se tornarem 

referências de resistência e transformação, onde a dignidade das 

mulheres e das identidades dissidentes seja plenamente reconhecida. 

 

REFERÊNCIAS  

 

ALVES, Branca Moreira; PITANGUY, Jacqueline. Feminismo no 

Brasil: memórias de quem fez acontecer. 1. ed. Rio de Janeiro: Bazar 

do tempo, 2022. 

 

BARBOZA, Estefânia Maria de Queiroz; DEMETRIO, André. 

Quando o gênero bate à porta do STF: a busca por um 

constitucionalismo feminista. Revista Direito GV, v. 15, n. 3, 2019.  

 

BEAUVOIR, Simone de. O Segundo sexo. v. I. Fatos e Mitos. Rio 

de Janeiro: Nova Fronteira, 1980. 

 

BEAUVOIR, Simone de. O Segundo sexo. v. II. A experiência 

vivida. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1980.  

 

BOURDIEU, Pierre. O poder simbólico. Rio de Janeiro: Bertrand 

Brasil, 1989. 

 



73 

 

BOURDIEU, Pierre. A Dominação Masculina. Tradução: Maria 

Helena Kuhner. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2. ed., 2002. 

 

COLOMBAROLI, Ana Carolina de Morais; CORRÊA, Leandro 

Fontes. O novo constitucionalismo latino-americano: o direito contra 

o colonialismo? In: SUZUKI, Júlio César; CASTRO, Rita de Cássia M. 

Lima; MOREIRA, Júlio da Silveira (Org.). Reflexões sobre 

pluralismo jurídico e justiças indígenas [recurso eletrônico]. São 

Paulo: FFLCH/USP, PROLAM/USP, 2023.  
 

GIFFIN, Karen. Mulheres vivendo em uma cultura de violência. 

Cadernos Pagu, Campinas, n. 16, p. 151-164, 2001. 

 

GONZALEZ, Lélia. A importância da organização da mulher negra 

no processo de transformação social. Raça e Classe. Brasília, ano 2, 

n. 5. nov/dez, 1988. 

 

HERRERA FLORES, Joaquín. La reinvención de los derechos 

humanos. Sevilla: Atrapasueños, 2008.  

 

HERRERA FLORES, Joaquín Herrera. A (re)invenção dos direitos 

humanos. Porto Alegre: Fundação Boiteux, 2009. 

 

HOLLANDA, Heloísa Buarque de (Org.). Pensamento Feminista 

Brasileiro: conceitos fundamentais. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 

2019. 

 

HOLLANDA, Heloísa Buarque de (Org.). Pensamento Feminista 

Brasileiro: formação e contexto. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 

2019. 

 

 

 



74 

 

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América 

Latina. In: A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. 

Perspectivas latino-americanas. Edgardo Lander (org). Colección 

SurSur, CLACSO, Ciudad Autónoma de Buenos Aires, Argentina. 

setembro 2005.  

 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder e classificação social. In: 

SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, Maria Paula (Org.). 

Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez, 2013. 

 

LAGARDE, Marcela. Antropología, feminismo y política: 

violenciafeminicida y derechos humanos de lasmujeres. In: BULLEN, 

Margaret Louise; MINTEGUI, María Carmen Díez. Retos teóricos y 

nuevaspráctica. España: Angulegi, 2008. 

 

NOVAES, Regina. Gênero e desigualdade: limites da democracia no 

Brasil. Cadernos Pagu, Campinas, n. 21, p. 269-292, 2003. 

 

PASINATO, Wânia. “Femicídios” e as mortes de mulheres no Brasil. 

Cadernos PAGU, n. 37, Campinas: jul–dez 2011, f. 219-246. 

Disponível em: https://www.scielo.br/j/cpa/a/k9RYCQZhFV 

gJLhr6sywV7JR/?format=html&lang=pt. Acesso em: 28 ago. 2025. 

 

PINTO, Céli Regina Jardim. A história das mulheres e a história de 

gênero. Estudos Feministas, Florianópolis, v. 11, n. 2, p. 471-483, 

2003. 

 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Para uma revolução democrática 

da justiça. São Paulo: Cortez, São Paulo, 2007. 

 

 

 

 



75 

 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Da expansão judicial à decadência de 

um modelo de justiça. In: O Direito Achado na Rua: Introdução 

crítica ao direito como liberdade / organizador: José Geraldo de 

Sousa Junior [et al.] – Brasília: OAB Editora; Editora Universidade de 

Brasília, 2021.  

 

SEGATO, Rita Laura. Estruturas elementares da violência. 1. ed. 

Editora Bazar do tempo. Rio de Janeiro, 2025. 

 

SEGATO, Rita Laura. La escritura em el cuerpo de las mujeres 

asesinadas em Ciudad Juárez: Territorio, soberanía y crímenes de 

segundo estado. 1. ed. Editora Tinta Limón. Buenos Aires, 2013.  

 

SOUZA, Jessé. A construção social da Subcidadania: uma leitura 

alternativa do Brasil moderno. 1. ed. Rio de Janeiro: Editora 

Civilização Brasileira, 2023.  

 

SOUSA JUNIOR, José Geraldo de. O direito achado na rua: questões 

de teoria e práxis. In: O Direito Achado na Rua: Introdução crítica 

ao direito como liberdade / organizador: José Geraldo de Sousa 

Junior [et al.] – Brasília: OAB Editora; Editora Universidade de 

Brasília, 2021. v. 10.  

 

SUZUKI, Júlio César; CASTRO, Rita de Cássia M. Lima; MOREIRA, 

Júlio da Silveira (Org.). Reflexões sobre pluralismo jurídico e 

justiças indígenas [recurso eletrônico] - São Paulo: FFLCH/USP, 

PROLAM/USP, 2023. (Diálogos Interdisciplinares).  

 

WOLKMER, Antonio Carlos. Pluralismo Jurídico: fundamentos de 

uma nova cultura no Direito. 3. ed. São Paulo: Alfa-Omega, 2001.


