
76 

 

JUSTIÇA INTERCULTURAL E A PRESENÇA 

INDÍGENA EM JUÍZO 

 

Jorge Filipe Souza Borges 

 

 

1. INTRODUÇÃO 

 

O tratamento jurídico dispensado aos povos indígenas no Brasil 

reflete um histórico marcado por tensões entre o ordenamento estatal 

e os sistemas normativos tradicionais, sendo aqueles oriundos de povos 

indígenas, quilombolas, ribeirinhos e demais comunidades. Desde o 

período colonial até os dias atuais, a relação do Estado com essas 

comunidades tem oscilado entre a assimilação forçada e o 

reconhecimento tardio de direitos, conforme evidenciado no 

arcabouço legal brasileiro.  

A Constituição Federal de 1988, ao garantir aos indígenas sua 

organização social, costumes e terras (art. 231), representou um avanço 

formal, mas a efetivação desses direitos esbarra em desafios práticos, 

especialmente no âmbito judicial.  

Diante desse cenário, surge o problema central deste 

ensaio: como o sistema judiciário brasileiro pode (ou não) 

garantir um processo justo e intercultural para povos indígenas, 

considerando suas especificidades culturais e jurídicas? A 

questão ganha relevância não somente pela persistência de violações 

históricas – como a criminalização de lideranças por práticas 

consuetudinárias (Suzuki et al., 2023) –, mas também pela urgência de 

se repensar modelos de justiça em uma sociedade plural.  

A tensão entre o monismo jurídico estatal e o pluralismo das 

normatividades indígenas expõe a colonialidade subjacente ao Direito, 

que, segundo Quijano (2009), estrutura hierarquias baseadas em 

critérios racializados e epistemicidas. 

Para analisar esse desafio, o ensaio busca compreender a 

hegemonia do Direito Estatal e a coexistência de sistemas normativos 



77 

 

diversos. Complementarmente, dialoga com estudos empíricos sobre 

justiça indígena (Suzuki et al., 2023) e com a crítica decolonial de 

Quijano (2009) à colonialidade do poder, evidenciando como o viés 

eurocêntrico do Judiciário perpetua assimetrias.   

Metodologicamente, este ensaio teórico assume uma natureza 

crítica, adotando uma abordagem qualitativa, com base em pesquisa 

bibliográfica que articula contribuições interdisciplinares do Direito, da 

Antropologia e da Sociologia Jurídica. Seu escopo delimita-se à análise 

de três eixos: a) os entraves interculturais nos processos judiciais; b) as 

potencialidades do pluralismo jurídico; e c) propostas concretas para 

uma reforma decolonial do sistema de justiça. 

Por fim, ao enfrentar essas questões, o texto busca demonstrar 

que a efetivação de um processo judicial intercultural não depende 

somente de adaptações normativas, mas de uma transformação 

epistemológica que reconheça os povos indígenas como sujeitos de 

direito coletivo – e não como objetos de tutela. A superação desse 

paradigma exige a desconstrução do mito da universalidade do Direito 

e a valorização de saberes historicamente marginalizados. 

 

2. A HERANÇA COLONIAL NO DIREITO E NA JUSTIÇA: 

ESTRUTURAS DE PODER E MARGINALIZAÇÃO DE 

SABERES INDÍGENAS 

 

O sistema judiciário contemporâneo, especialmente em 

contextos pós-coloniais, reproduz estruturas de dominação colonial 

que marginalizam saberes e práticas jurídicas indígenas.  

Como demonstra Quijano (2009), a colonialidade do poder — 

conceito que articula a classificação racial/étnica como eixo 

estruturante das relações sociais — perpetua hierarquias que 

subalternizam sistemas normativos não ocidentais. No Direito, isso se 

manifesta na imposição de um paradigma eurocêntrico de justiça, que 

deslegitima a autonomia jurídica das comunidades indígenas, tratando 

suas normas como "primitivas" ou "informais". 



78 

 

A legislação de muitos países latino-americanos, como o Brasil 

e o Peru, historicamente buscou integrar povos indígenas ao sistema 

jurídico nacional, negando a validade de seus próprios ordenamentos. 

Por exemplo, o Código Civil brasileiro de 1916 ignorou completamente 

os sistemas de resolução de conflitos indígenas, impondo uma lógica 

individualista e patrimonialista alheia às cosmovisões comunitárias. 

Mesmo onde há reconhecimento formal de direitos indígenas (como 

na Constituição brasileira de 1988 ou na Convenção 169 da OIT), a 

justiça estatal frequentemente intervém em disputas internas às 

comunidades, desconsiderando seus mecanismos tradicionais. Casos 

como a criminalização de líderes indígenas por práticas 

consuetudinárias (ex.: julgamento de autoridades indígenas por 

"exercício arbitrário das próprias razões") revelam a persistência de 

uma lógica colonial que enxerga o Direito ocidental como universal e 

superior. 

Quijano (2009) destaca que a colonialidade não é um resíduo 

do passado, mas uma estrutura viva que se reconfigura. No Direito, 

isso se expressa no epistemicídio jurídico — a supressão de saberes 

indígenas, como a justiça restaurativa baseada em princípios de 

reciprocidade e harmonia com a natureza, em favor de um modelo 

adversarial e punitivista — e na racialização da justiça, evidenciada pela 

seletividade penal que criminaliza indígenas e negros, enquanto abusos 

cometidos no âmbito agrário (grilagem de terras) são tratados com 

leniência. 

A decolonização do Direito exige não somente a inclusão 

simbólica de "minorias", traduzida na previsão puramente normativa, 

sem viés efetivo na concretização das normas em favor de grupos 

historicamente marginalizados do processo de consolidação estatal 

(povos indígenas, quilombolas, ribeirinhos, extrativistas), mas a 

transformação radical das estruturas que perpetuam a colonialidade. 

Isso implica reconhecer a Jusdiversidade (Souza Filho, 2021) — a 

coexistência de sistemas jurídicos distintos, acompanhada da 

diversidade social — e questionar o monopólio estatal da justiça, tal 

como propõem as epistemologias do Sul. A justiça, para ser 



79 

 

verdadeiramente emancipatória, deve romper com a classificação social 

hierárquica herdada do colonialismo e valorizar os saberes 

historicamente subalternizados. 

 

2.1 Crítica ao Monismo Jurídico e a Resistência Indígena 

 

Wolkmer (2001) critica o monismo jurídico como um projeto 

da modernidade burguesa-capitalista que centraliza o poder normativo 

no Estado, ignorando outras formas de produção jurídica. Ele 

argumenta que o monismo jurídico, ao reduzir o Direito à lei estatal, 

marginaliza práticas normativas alternativas, especialmente aquelas 

vinculadas a comunidades tradicionais, como os povos indígenas. 

Ainda destaca que essa imposição de uma única lógica jurídica reflete 

uma visão eurocêntrica e colonial, que desconsidera a diversidade 

cultural e as necessidades específicas de grupos subalternos. 

Estudos recentes, como os de Suzuki et al. (2023), demonstram 

como tribunais frequentemente invalidam ou ignoram normas 

consuetudinárias indígenas em decisões judiciais. Por exemplo, em 

disputas por terras, os sistemas jurídicos estatais tendem a privilegiar 

títulos de propriedade formalizados pelo Estado, desconsiderando 

sistemas tradicionais de posse e uso coletivo da terra. Isso ocorre 

mesmo quando a Constituição brasileira (art. 231) reconhece os direitos 

originários dos povos indígenas sobre suas terras. A resistência 

indígena se manifesta tanto na reivindicação jurídica desses direitos 

quanto na manutenção de suas práticas normativas autônomas, como 

formas de contestação ao monismo estatal (Suzuki et al., 2023). 

Portanto, a crítica ao monismo jurídico evidencia a necessidade 

de reconhecer outras formas de direito e justiça, especialmente em 

contextos multiculturais como o brasileiro. A resistência indígena, ao 

afirmar suas normas consuetudinárias, desafia a hegemonia do Direito 

estatal e aponta para a construção de um paradigma jurídico mais 

inclusivo e democrático. 

 

 



80 

 

3. PLURALISMO JURÍDICO E JUSTIÇA INTERCULTURAL 

 

O pluralismo jurídico, conforme discutido por Wolkmer 

(2001), refere-se à coexistência de múltiplos sistemas normativos 

dentro de um mesmo espaço sociopolítico. Esses sistemas podem ser 

oficiais (vinculados ao Estado) ou não oficiais (baseados em práticas 

comunitárias, costumes ou tradições). O pluralismo jurídico surge 

como uma crítica ao modelo monista do Direito Estatal, que centraliza 

a produção normativa no Estado e ignora outras formas de juridicidade 

presentes na sociedade (Wolkmer, 2001). 

O reconhecimento da diversidade permite valorizar as normas 

e práticas jurídicas de grupos marginalizados ou minoritários, como 

comunidades indígenas, quilombolas e movimentos sociais. Além 

disso, contribui para a efetividade social, uma vez que as normas 

estatais muitas vezes são ineficazes ou desconectadas da realidade local, 

enquanto os sistemas normativos informais oferecem soluções mais 

adequadas aos conflitos cotidianos.  

Outro aspecto relevante é a democratização do Direito, 

ampliando o acesso à justiça e incluindo vozes e demandas 

frequentemente excluídas pelo sistema oficial. Por fim, é proposta uma 

cultura jurídica alternativa, mais flexível e participativa, baseada nas 

necessidades materiais e éticas das comunidades (Wolkmer, 2001). 

A Constituição Boliviana reconhece explicitamente o 

pluralismo jurídico, permitindo que comunidades indígenas exerçam 

sua jurisdição conforme seus próprios costumes e tradições. Esse 

reconhecimento visa respeitar a autonomia dos povos originários e 

integrar seus sistemas normativos ao ordenamento jurídico nacional 

(Luna, 2016). 

No Canadá, o pluralismo jurídico manifesta-se no 

reconhecimento dos direitos indígenas e na incorporação de elementos 

do direito consuetudinário das Primeiras Nações ao sistema legal 

oficial. Tribunais canadenses frequentemente consideram práticas e 

tradições indígenas em decisões relacionadas a terras, recursos naturais 

e autogoverno (Veettil, 2018). 



81 

 

Conclui-se que o pluralismo jurídico, como defendido por 

Wolkmer (2001), desafia a hegemonia do Direito Estatal e propõe uma 

abordagem mais inclusiva e descentralizada. Sua relevância é evidente 

em contextos em que a diversidade cultural e social exige soluções 

jurídicas flexíveis e adaptadas às realidades locais. As experiências da 

Bolívia e do Canadá ilustram como o reconhecimento de múltiplos 

sistemas normativos pode fortalecer a justiça social e a participação 

democrática. 

 

3.1 O Direito brasileiro e a (In) compatibilidade Intercultural 

 

O sistema jurídico brasileiro, historicamente moldado por 

paradigmas eurocêntricos e positivistas, enfrenta desafios estruturais 

para reconhecer a pluralidade de formas de organização social, 

especialmente no que diz respeito aos povos indígenas. Como aponta 

Faria (2004), o Judiciário opera sob uma lógica burocrática e formalista, 

incapaz de responder às demandas de uma sociedade multicultural. 

Essa disfunção torna-se evidente quando decisões judiciais ignoram os 

sistemas de justiça próprios dos povos originários, impondo-lhes uma 

racionalidade jurídica alheia às suas cosmovisões. 

A incompatibilidade intercultural manifesta-se em casos em que 

tribunais brasileiros, ao julgar conflitos envolvendo indígenas, 

desconsideram as normatividades indígenas. Os sistemas de justiça são 

baseados em tradições orais, hierarquias comunitárias e processos 

conciliatórios que privilegiam a harmonia social. Decisões judiciais que 

criminalizam práticas indígenas ou anulam suas resoluções de conflitos 

internos reforçam a colonialidade do saber/poder (Segato, 2014). Além 

disso, apesar do artigo 231 da Constituição Federal garantir o respeito 

às organizações sociais indígenas, o Estado frequentemente viola esse 

princípio ao subordinar tais sistemas ao direito estatal, tratando-os 

como "costumes" inferiores (Souza, 2009). 

A superação desse impasse exige uma mediação intercultural no 

processo judicial, que incorpore perícias antropológicas para traduzir 

as lógicas indígenas aos operadores do Direito, evitando interpretações 



82 

 

reducionistas (Brasil, 2022). Deve ainda reconhecer a juridicidade 

alternativa, admitindo que os direitos indígenas não são meros 

apêndices do ordenamento estatal, mas sistemas completos e 

autônomos (Wolkmer, 2001). Por fim, é necessário desconstruir o 

etnocentrismo judicial, incluindo perspectivas decoloniais na formação 

dos magistrados e questionando a noção de "universalidade" do Direito 

(Cardoso, 1998). 

A incompatibilidade intercultural no Direito brasileiro reflete 

uma crise mais ampla: a incapacidade do Estado monocultural de lidar 

com a diversidade. Enquanto o sistema de justiça indígena opera sob a 

lógica da reparação comunitária (e não da punição individual), o 

Judiciário insiste em enquadrar tais práticas em categorias ocidentais. A 

efetivação do pluralismo jurídico, portanto, depende não somente de 

mudanças normativas - como as diretrizes do Conselho Nacional de 

Justiça (CNJ) insculpidas em atos normativos, a exemplo da Resolução 

nº 454/2022, que trata do acesso ao Poder Judiciário de pessoas e 

povos indígenas -, mas de uma transformação epistemológica que 

reconheça os povos indígenas como sujeitos de direito coletivo, e não 

objetos de tutela. 

 

4. DIREITOS HUMANOS E INTERCULTURALIDADE NO 

PROCESSO JUDICIAL 

 

O acesso à justiça, enquanto direito fundamental, não se limita 

à mera possibilidade de acionar o aparato judicial estatal. Escrivão Filho 

e Sousa Junior (2016) propõem uma releitura crítica desse direito, 

articulando-o às lutas sociais e à pluralidade de normatividades 

presentes em sociedades multiculturais como a brasileira. Os autores 

desafiam as visões abstratas e universalistas dos direitos humanos, 

destacando sua natureza histórica e conflituosa. Ao criticar a 

colonialidade do saber jurídico (Escrivão Filho e Sousa Junior, 2016), 

afirmam que os direitos emergem de processos de luta contra violações, 

não sendo produtos de uma racionalidade ocidental hegemônica 

(Escrivão Filho e Sousa Junior, 2016). 



83 

 

Essa perspectiva rejeita a redução do direito à norma estatal, 

defendendo o pluralismo jurídico como reconhecimento de outras 

formas de produção normativa, como as práticas indígenas e 

quilombolas (Escrivão Filho e Sousa Junior, 2016). A tensão entre 

universalismo e tradicionalismo exige diálogo entre saberes, onde o 

acesso à justiça deve incorporar sistemas jurídicos não hegemônicos, 

como os das comunidades tradicionais. 

Ao analisar a expansão política do Judiciário, os autores 

problematizam a judicialização de conflitos sociais, destacando que a 

função judicial não é neutra, ao reproduzir relações de poder e, por 

vezes, bloquear demandas de grupos subalternizados. Ainda revelam 

que movimentos como indígenas e sem-terra ocupam frequentemente 

o polo passivo em ações judiciais, evidenciando a judicialização como 

estratégia de contenção de direitos (Escrivão Filho e Sousa Junior, 

2016). 

Escrivão Filho e Sousa Junior (2016) propõem superar o acesso 

formal à justiça por meio da participação social, argumentando que a 

democratização do Judiciário exige mecanismos como audiências 

públicas e orçamentos participativos, rompendo com o encastelamento 

institucional. Defende ainda uma jurisdição dialógica, inspirada no 

constitucionalismo latino-americano, onde a solução de conflitos deve 

envolver atores sociais e instituições, como no caso das terras 

indígenas. 

Escrivão Filho e Sousa Junior (2016) oferecem um marco 

teórico para reconhecer o acesso à justiça como direito intercultural, 

apontando para um modelo que: a) respeita diferenças culturais, 

integrando saberes não hegemônicos; b) combate a judicialização 

punitiva, transformando a justiça em instrumento de emancipação; e c) 

fortalece a participação social, redefinindo autonomia judicial a partir 

da soberania popular. 

 

 

 

 



84 

 

4.1 Por um processo judicial intercultural 

 

Para transformar o Poder Judiciário em um espaço que 

reconheça e valorize a diversidade jurídica, promovendo justiça 

intercultural e reduzindo a marginalização dos sistemas indígenas, são 

necessárias propostas concretas. Primeiramente, sugere-se a formação 

de juízes em antropologia jurídica, com a implementação de cursos 

obrigatórios na formação de magistrados sobre pluralismo jurídico, 

culturas indígenas e direitos étnicos, baseados em autores como 

Clifford Geertz e Boaventura de Sousa Santos. Além disso, é 

fundamental promover workshops com lideranças indígenas e 

antropólogos para discutir casos concretos e sensibilizar os operadores 

do direito sobre cosmovisões indígenas (Suzuki et al., 2023). 

Outra medida essencial é a participação de peritos indígenas em 

audiências, incluindo especialistas indígenas como consultores ou 

intérpretes em processos que envolvam comunidades tradicionais, 

garantindo que suas vozes sejam ouvidas e respeitadas. Paralelamente, 

é necessário criar protocolos para perícias antropológicas conduzidas 

em colaboração com os povos indígenas, assegurando que seus 

sistemas normativos sejam considerados nas decisões judiciais (Suzuki 

et al., 2023). 

Não se pode olvidar também do conceito de Jusdiversidade, 

compreendido como a coexistência de diversos sistemas jurídicos, 

acompanhados de uma diversidade social (Souza Filho, 2021), que se 

diferencia do pluralismo jurídico meramente formal. Enquanto este 

permanece condicionado ao crivo do Estado — convertendo 

“costumes” em exceções absorvidas pela lógica hegemônica —, aquela 

parte da existência concreta e independente desses direitos, ainda que 

não validados previamente. No plano processual, isso se traduz na 

passagem do “tolerar” para o “coordenar”: em vez de subsumir práticas 

normativas locais a categorias estatais, busca-se estabelecer regras de 

articulação, deferência e tradução entre jurisdições. 

Cada sociedade desenvolve um sistema jurídico próprio, que 

articula normas de convivência, formas de decisão, princípios éticos e 



85 

 

estruturas de organização social (Souza Filho, 2021). Esses 

ordenamentos não reproduzem a separação ocidental entre direito e 

moral: integram dimensões religiosas, históricas e culturais, vinculadas 

à territorialidade e à vida comunitária. Para o processo intercultural, 

essa característica implica reconhecer oralidade, mediação comunitária 

e reparação coletiva como fontes legítimas de sentido jurídico e 

probatório, evitando reduções que desconfigurem seus fundamentos. 

O monismo jurídico moderno — centralizador e individualista 

— nega essa pluralidade ao postular um único sistema estatal válido 

para todo o território (Souza Filho, 2021). Tal desenho sustenta a 

continuidade de hierarquias que tornam invisíveis juridicidades não 

alinhadas a lógicas proprietárias e mercantis (Harvey, 2004). Em 

contraste, a Jusdiversidade afirma a legitimidade de sistemas 

normativos não subordinados ao Estado. No âmbito processual, isso 

orienta a construção de procedimentos que não partem da invalidade 

do outro direito, mas de sua presença cooriginária no conflito, abrindo 

espaço a arranjos cooperativos de competência, prova e decisão (Souza 

Filho 2021).  

Reconhecer a Jusdiversidade, portanto, significa admitir que 

diferentes mundos jurídicos coexistem no mesmo espaço geopolítico. 

Em chave intercultural, esse reconhecimento não é somente 

declaratório: requer respeito à autodeterminação normativa e 

mecanismos estáveis de diálogo que preservem a organicidade dos 

sistemas comunitários, evitando sua fragmentação quando inseridos no 

foro estatal. 

 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A análise desenvolvida demonstra que o dilema central — 

assegurar um processo judicial justo e intercultural para povos 

indígenas — deriva menos de lacunas normativas pontuais e mais da 

persistência de uma racionalidade jurídica que hierarquiza saberes. A 

tensão entre o monismo estatal e a jusdiversidade não é somente 

conceitual: ela opera concretamente na seleção de categorias, provas e 



86 

 

procedimentos que moldam decisões judiciais. Mesmo com o 

reconhecimento constitucional da organização social, costumes e terras 

indígenas, a prática forense revela a prevalência de filtros 

interpretativos que mantêm a centralidade de um paradigma 

eurocêntrico, produzindo desencaixes entre a normatividade estatal e 

as formas indígenas de produção e resolução de conflitos. 

Do ponto de vista dos entraves, o ensaio evidenciou três 

camadas articuladas. A primeira é epistemológica: a justiça estatal tende 

a deslegitimar, por padrão, racionalidades que priorizam harmonia 

comunitária, oralidade e reparação, reduzindo-as a “costumes” sem 

densidade jurídica. A segunda é institucional: a burocratização e o 

formalismo processual dificultam incorporar elementos socioculturais 

pertinentes, mesmo quando há diretrizes que apontam para o acesso 

adequado de povos indígenas ao Judiciário. A terceira é hermenêutica: 

na colisão entre categorias estatais (propriedade, tipicidade penal, 

competência) e categorias indígenas (uso coletivo, autoridade 

comunitária, mediação), prevalece a tradução unilateral da segunda pela 

primeira, com efeitos de criminalização e invalidação de práticas 

consuetudinárias. 

Nesse quadro, o pluralismo jurídico desponta não como 

renúncia à unidade do ordenamento, mas como desenho institucional 

de reconhecimento e coordenação entre jurisdições. As experiências 

comparadas indicam ser possível integrar, com balizas claras, a 

jurisdição indígena ao sistema oficial, desde que se aceite a coexistência 

de fontes e procedimentos distintos. Essa aceitação produz ganhos de 

efetividade social (decisões mais ajustadas ao contexto), de 

democratização (inclusão de vozes antes silenciadas) e de coerência 

constitucional (realização do reconhecimento já previsto em nível 

superior). A comparação, contudo, funciona como sinalização de 

viabilidade e não como modelo acriticamente transplantável: o arranjo 

brasileiro precisa ser delineado a partir de seus próprios marcos 

normativos e de sua diversidade interna de povos e sistemas. 

As propostas sistematizadas pelo ensaio indicam um caminho 

de operacionalização dessa virada. A formação de magistrados em 



87 

 

antropologia jurídica atua no plano da competência decisória, 

qualificando a escuta e a tradução intercultural. A participação de 

peritos e especialistas indígenas em audiências desloca o eixo 

probatório, permitindo que a compreensão de fatos e normas 

comunitárias não dependa exclusivamente de categorias externas. 

Protocolos para perícias antropológicas, elaborados em colaboração 

com as comunidades, funcionam como garantias processuais de que a 

consideração das normatividades indígenas não será ocasional, mas 

incorporada de modo regular, verificável e controlável. No mesmo 

sentido, mecanismos participativos — como audiências públicas em 

temas estruturais e formas ampliadas de diálogo institucional — 

reforçam a abertura do processo judicial a atores sociais diretamente 

afetados, compatibilizando acesso à justiça com pluralidade normativa. 

No âmbito brasileiro, a referência a marcos constitucional e 

infraconstitucional demonstra haver base formal para essa 

reconfiguração, inclusive com atos normativos voltados ao acesso de 

povos indígenas ao Judiciário. O déficit, portanto, localiza-se na 

passagem do reconhecimento abstrato à prática cotidiana: sem 

ferramentas de mediação intercultural (perícias qualificadas, intérpretes 

culturais, protocolos acordados) e sem revisão dos critérios de 

relevância probatória, o reconhecimento permanece retórico. O 

processo intercultural, ao contrário, exige que categorias centrais — 

como conflito, dano, reparação, autoridade e sanção — sejam lidas à 

luz dos sistemas indígenas, e que eventuais colisões sejam tratadas por 

técnicas de coordenação e deferência institucional, não por subsunção 

automática. 

A passagem do “tolerar” para o “coordenar” exige 

deslocamento do eixo de validade: o ponto de partida deixa de ser a 

presunção de supremacia do direito estatal e é a cooriginariedade das 

juridicidades em conflito. No plano processual, isso implica instituir 

critérios objetivos de deferência intercultural e de coordenação de 

competências. Em termos operacionais, três frentes se destacam: (i) 

definição prévia de quais matérias e contextos são preferencialmente 

apreciados pelas instâncias comunitárias; (ii) regras de reconhecimento 



88 

 

e eficácia das decisões comunitárias no foro estatal, com controle 

limitado a parâmetros constitucionais mínimos; e (iii) procedimentos 

de concertação quando houver sobreposição de jurisdições, evitando a 

subsunção automática de uma racionalidade pela outra. 

A centralidade de oralidade, mediação comunitária e reparação 

coletiva como fontes legítimas de sentido jurídico e probatório 

demanda ajustes explícitos na teoria da prova aplicada. A justiça 

intercultural deve prever: (a) admissibilidade qualificada de narrativas 

orais e memórias coletivas, com critérios de autenticidade apropriados 

ao contexto; (b) valoração probatória que considere a função social da 

reparação e da recomposição de vínculos comunitários; e (c) 

dispositivos de tradução cultural (intérpretes, pareceres antropológicos 

colaborativos e participação de autoridades tradicionais) para garantir 

contraditório e ampla defesa sem descaracterizar a lógica própria dos 

fatos e das normas em disputa. 

O reconhecimento da autodeterminação normativa recomenda 

a construção de protocolos estáveis de interface entre jurisdições. Esses 

protocolos devem preservar a organicidade dos sistemas comunitários 

ao: (1) respeitar seus tempos, ritos e formas deliberativas; (2) assegurar 

que medidas restaurativas e decisões coletivas tenham exequibilidade 

no âmbito estatal sem serem convertidas, por padrão, em sanções 

individualistas de natureza diversa; e (3) prever mecanismos de 

resolução de conflitos intersistêmicos (painéis ou câmaras 

interculturais) com composição mista e técnicas de decisão que 

privilegiem equivalência funcional, proporcionalidade e mínima 

intervenção. 

A crítica ao monismo jurídico ilumina o risco de fragmentação 

assimétrica quando práticas comunitárias são acolhidas somente como 

exceções casuísticas. Para evitá-la, o desenho procedimental deve 

operar com presunção de validade contextual das soluções 

comunitárias, invertendo o ônus argumentativo: cabe ao foro estatal 

demonstrar, estritamente, a necessidade de afastá-las por colisão 

incontornável com garantias fundamentais, e não o contrário. Esse 



89 

 

arranjo reduz a reprodução de hierarquias e alinha a decisão judicial à 

realidade dos vínculos sociais e territoriais que estruturam os conflitos. 

Ao admitir que diferentes mundos jurídicos coexistem no 

mesmo espaço geopolítico, a justiça intercultural exige governança 

contínua: formação de operadores para atuação em chave intercultural; 

rotinas institucionais de monitoramento da efetividade das decisões 

mistas; e ciclos de revisão dos próprios protocolos de interface à luz da 

experiência acumulada. Com isso, o reconhecimento deixa de ser 

declaratório e torna-se prática institucional capaz de assegurar 

coordenação, deferência e tradução entre jurisdições, preservando a 

integridade das juridicidades comunitárias e elevando a qualidade 

democrática das decisões. 

Por fim, a natureza teórica e crítica da investigação permite 

afirmar que ajustes normativos isolados não bastam. A conclusão 

convergente dos três eixos é a de que a efetividade de uma justiça 

intercultural depende de uma transformação epistemológica e 

procedimental: reconhecer povos indígenas como sujeitos de direito 

coletivo; admitir a completude de seus sistemas normativos; e instituir 

práticas estáveis de tradução entre racionalidades jurídicas. Ao 

promover essa reconfiguração — sem abdicar da unidade 

constitucional, mas recusando a homogeneidade — o sistema de justiça 

aproxima-se da realidade plural do país, reduz assimetrias históricas e 

fortalece decisões que dialogam com as juridicidades efetivamente 

existentes. 

 

REFERÊNCIAS 

 

CARDOSO DE OLIVEIRA, Roberto. O trabalho do antropólogo. 

Brasília: Paralelo 15, 1998. 

 

CONSELHO NACIONAL DE JUSTIÇA. Resolução n. 454, de 8 de 

setembro de 2022. Dispõe sobre o tratamento de conflitos 

envolvendo povos e comunidades tradicionais no âmbito do Poder 

Judiciário. Diário da Justiça Eletrônico, Brasília, 9 set. 2022. 



90 

 

 

ESCRIVÃO FILHO, Antônio; SOUSA JUNIOR, José Geraldo 

de. Para um debate teórico-conceitual e político sobre os 

direitos humanos. São Paulo: Saraiva, 2016. 

 

FARIA, José Eduardo. Direito e justiça: a função social do 

judiciário. São Paulo: Ática, 2004. 

 

HARVEY, David. O novo imperialismo. São Paulo: Loyola, 2004. 

 

LUNA, Héctor Acevedo. La legitimidad social del pluralismo 

jurídico en Bolivia. Temas Sociales, La Paz, n. 39, p. 243-262, 2016. 

 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e 

América Latina. Buenos Aires: CLACSO, 2009. 

 

SEGATO, Rita Laura. La crítica de la colinealidad noche ensayos. 

Buenos Aires: Prometeo, 2014. 

 

SOUZA, Luciana. Direitos indígenas na Constituição. Belo 

Horizonte: Del Rey, 2009. 

 

SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Jusdiversidade. Revista 

Videre, v. 13, n. 26, p. 8-30, 2021. 

 

SUZUKI, Júlio César; CASTRO, Rita de Cássia M. Lima; MOREIRA, 

Júlio da Silveira (Org.). Reflexões sobre pluralismo jurídico e 

justiças indígenas [recurso eletrônico] - São Paulo: FFLCH/USP, 

PROLAM/USP, 2023. (Diálogos Interdisciplinares).  

 

VEETTIL, SheethalPadathu. Indigenous peoples’ rights over 

forest source governance in India and Canada: debating the role 

of  decentralization. 2018. 161 f. Thesis (Master ofLaws)  – Collegeof  

Law, Universityof  Saskatchewan, Saskatoon, 2018. 



91 

 

 

WOLKMER, Antonio Carlos. Pluralismo jurídico: fundamentos de 

uma nova cultura no Direito. São Paulo: Alfa Omega, 2001.


