
42 

 

INSTRUMENTO DE RECONHECIMENTO E 

RESISTÊNCIA: O NOME INDÍGENA NA 

SOCIEDADE PÓS-COLONIAL 

 

Bianca Santos de Souza 

Daize Fernanda Wagner 

 

 

1. INTRODUÇÃO 

 

A Declaração Universal dos Direitos Humanos (DUDH) 

afirma, no seu art.6º, que "todos os indivíduos têm o direito de ser, em 

todos os lugares, reconhecidos como pessoas perante a lei" (ONU, 

1948). Esse reconhecimento atua enquanto dever básico, um 

compromisso dos direitos humanos em assegurar a possibilidade de 

reagir culturalmente sobre relações sociais estabelecidas (Flores, 2009).  

Este ensaio científico pretende estudar um dos principais 

caracteres distintivos de existência da pessoa: o nome. Este direito 

compõe uma das expressões da dignidade humana, qualidade inerente 

ao sujeito nomeado, merecedora de respeito do Estado e sociedade em 

igual medida (Sarlet, 2015).  Mas, em se tratando dos povos indígenas, 

a escolha do nome não se trata somente de um elemento de 

identificação social e, sim, autêntico marcador étnico. Não observar 

este fundamento no direito civil reafirma “o direito somente como 

objeto de dominação sobre os povos nativos” (Pataxó, 2020, p. 3).  

Soma-se a isto o contexto da colonialidade, uma das principais 

expressões de dominação e exclusão dos povos indígenas; na tentativa 

de apagamento da sua cultura, a partir da apropriação de sua força de 

trabalho ao discurso da modernidade advinda da colonização (Quijano, 

2009).  

Neste sentido, o estudo tem como questão norteadora: de que 

maneira o nome indígena atua como instrumento de reconhecimento 

e resistência na sociedade pós-colonial? O objetivo principal é verificar 

como o nome opera enquanto instrumento de identificação e 



43 

 

reconhecimento próprio dos povos tradicionais indígenas, reafirmando 

o direito humano de existir e ser reconhecido pela Lei e pela sociedade 

como forma de resistência à colonialidade.  

 Percebe-se, a partir da Constituição da República Federal 

Brasileira de 1988 (CRFB/88), diretrizes de reconhecimento dos 

sistemas coletivos dos povos indígenas, perante a sua 

autodeterminação, nos termos descritos pelo art. 231. 

Veja-se que a língua e tradição destes povos devem ser 

respeitadas pelo sistema estatal de justiça, estas que aparecem 

proeminentemente na forma em que se é nomeado, o reconhecimento 

aqui firma elementos de integridade moral, social e autoestima 

(Honneth, 2003). De igual forma, utilizar os sistemas linguísticos 

tradicionais nos registros civis reafirma o indígena como membro da 

sociedade dentro ou fora de seu território. 

Para o desenvolvimento deste ensaio, será realizado o percurso 

metodológico hipotético dedutivo, partindo-se de um questionamento, 

com suporte na leitura bibliográfica obtida sobre o tema (Marconi e 

Lakatos, 2021), parte dela mencionada nesta introdução.  

 Serão objeto de estudo também os instrumentos normativos; 

resoluções do Conselho Nacional de Justiça (CNJ) e Conselho 

Nacional do Ministério Público (CNMP), que reflitam a escolha das 

instituições em assumir um papel plural do direito, não como 

instrumento de dominação, mas como prática emancipatória 

transformadora (Souza Junior, 2021). 

Assim, a compreensão inicial (hipótese) é de que, ao ser possível 

pensar o registro indígena a partir de sua própria língua e significado 

também nos registros civis, o Estado se alinha ao menos formalmente, 

ao ideal de dignidade humana (DUDH, 1948) e preservação da 

diversidade e autodeterminação dos povos indígenas prevista na 

Declaração das Nações Unidas sobre o Direito dos Povos Indígenas 

(DNUDPI, 2008), forma esta de operar em desfavor dos métodos 

coloniais excludentes. 

 



44 

 

2. RESISTÊNCIA: O NOME DO INDÍGENA E A 

SOCIEDADE PÓS-COLONIAL      

 

 Parte-se do pressuposto de que “o direito ao nome indígena é 

uma das formas de manter as tradições étnicas do povo, manter seus 

costumes, se comunicar com a sua tradição, mesmo para os índios já 

integrados forçosamente à cultura majoritária” (Pataxó, 2020, p.5). É 

verdadeira forma de resistência perante a distribuição geocultural do 

poder, da qual os povos indígenas foram excluídos por orientações 

naturalizadas de identidades e relações históricas da colonialidade sob 

o viés eurocêntrico (Quijano, 2009). 

Neste sentido, o padrão colonial orientado pelo apagamento 

dos traços culturais indígenas, com suporte na visão eurocentrada, é 

totalmente oposto à perspectiva atual dos direitos humanos enquanto 

um conjunto de direitos e deveres da pessoa detentora de dignidade 

(Flores, 2009). Dentre as normas de direito internacional, em relação 

ao nome, o artigo 18 da Convenção Americana de Direitos Humanos 

(Pacto de São José da Costa Rica) leciona que “toda pessoa tem direito 

a um prenome e aos nomes de seus pais ou ao de um destes. A lei deve 

regular a forma de assegurar a todos esses direitos, mediante nomes 

fictícios, se for necessário” (Brasil, 1992). 

Já na CRFB/88, a proteção ao nome como elemento da 

personalidade advém do princípio da dignidade da pessoa humana, 

fundamento previsto no art. 1º, inciso III da CRFB/88. No que diz 

respeito às normas infraconstitucionais, o Código Civil (Lei nº 

10.406/2002), em seu artigo 16, aduz que “toda pessoa tem direito ao 

nome, nele compreendidos o prenome e o sobrenome”. 

Neste sentido, embora a proteção ao nome conste nos 

instrumentos de direito, atende-se às razões da comunhão nacional, 

sendo importante conferir a mesma proteção na medida do que 

compreendem os povos indígenas, observando sua forma de expressão 

e linguagem próprias.  

A ideia é reconhecê-los como povos autodeterminados, 

sobretudo após a independência política dos Estados-nação, pois, a 



45 

 

depender da correlação de forças existentes, povos minorizados 

continuam sendo objeto de colonização, por novos meios, não mais 

pelo colonialismo internacional, mas agora pelo próprio Estado-nação 

(Colombaroli e Côrrea, 2021). 

Assim, não incluir o nome indígena no registro civil é uma 

forma transversal de mantê-los colonizados, uma vez que acabam 

sendo “submetidos à administração e estrutura jurídica-política 

implementadas pelas etnias dominantes, burguesias e oligarquias do 

governo central” (Colombaroli e Côrrea, 2021, p.20). Isto porque o 

referido governo central, a partir da herança colonial da sociedade 

burguesa ocidental, possui a tradição de produção legislativa e aplicação 

das justiças pelos órgãos oficiais do Estado (Wolkmer, 2021). 

Parece a manutenção de uma cidadania censitária, pensada por 

e para homens, brancos, excluindo os povos originários, colocando-os 

alijados do centro das representações e discussões de interesses 

(Colombaroli e Côrrea, 2021; Souza, 2023). O cuidado reside 

justamente na tentativa de não permanecer neste viés colonialista, no 

qual os adjetivos “cidadão”, “reconhecimento” e “direitos” passem a 

ser expressão da uniformidade e eliminação da diversidade cultural 

(Colombaroli e Côrrea, 2021).  

Novamente, o cuidado é pela reformulação de um conceito de 

modernidade que antes foi utilizado como instrumento para subjugar 

sua cultura, pautada em classificá-los socialmente sem respeitar as suas 

formas de organização, desconsiderando sua maneira própria de se 

designar e se reconhecer uns com os outros (Pataxó, 2020). 

Por sua vez, quanto ao elemento étnico da identidade: o nome 

é direito básico da subjetividade, que identifica a comunidade, os 

aldeamentos, suas posições de hierarquia e chefia no grupo, além de 

fazer correlação aos encantados da natureza na sua cosmovisão 

(Krenak, 2019; Pataxó, 2020). Isto faz parte de uma identidade coletiva, 

constituída e transformada na interação de grupos sociais:  por critérios 

de inclusão e exclusão na qual se estabelece uma dinâmica de limites 

entre os grupos e as pessoas que os integram ou não (Poutignat; Streiff-



46 

 

Fenart, 1998), dinâmica esta que deve ser entendida dentro e fora dos 

seus territórios.    

Logo, observa-se como o nome é relevante para a reafirmação 

da pertença étnica, pois reverbera socialmente, principalmente, nas 

democracias que levantam reflexões sobre os desafios da tolerância 

cultural com suporte no princípio da soberania e da autodeterminação 

dos povos para sustentar sua pluralidade (Colombaroli e Côrrea, 2021). 

 

3. RECONHECIMENTO: O NOME INDÍGENA 

ENQUANTO INSTRUMENTO DE DIREITO E 

IDENTIFICAÇÃO 

 

Na Lei de Registros Públicos, nº 6.015/1973, regula-se o 

registro do nome no Cartório de Registro Civil. Todavia, em razão da 

norma não incluir especificidades sobre o registro de nomes indígenas 

e, no intuito de adequar as regras do Estado, sem desconsiderar 

entendimento cultural diverso, algumas medidas podem ser 

estruturadas por meio de atos normativos. 

 O Conselho Nacional de Justiça (CNJ) e o Conselho Nacional 

do Ministério Público (CNMP) nas resoluções conjuntas de n. 03/2012 

e Resolução n. 12/2024 dispõem acerca do registro civil dos indígenas, 

mas recentemente, na perspectiva de proteger não somente o nome da 

pessoa, mas as comunidades tradicionais. 

A resolução 12/2024 CNJ/CNMP foi uma atualização 

instituída através do ato normativo de nº0007754-80.2024.2.00.00001, 

oportunidade em que trata da alteração da resolução nº03/2012, 

considerando a necessidade de se alinhar às especificidades culturais 

indígenas e corrigir elementos ultrapassados (colonialistas) que não se 

adequam mais à perspectiva democrática e pluriétnica. Superando, ao 

menos formalmente, os ideais integracionistas previstos no Estatuto do 

Índio (Lei 6.001/1973) art. 4º, que os classifica em isolados, via de 

 
1 Julgamento: 16ª sessão plenário, de 10 de dezembro de 2024. Relatora: Conselheira Daniela 
Madureira. Informativo CNJ nº18/2024. 



47 

 

integração e integrados à comunhão nacional, a depender do exercício 

ativo dos direitos civis comuns. 

Dentre as principais considerações acerca da atualização, 

importa mencionar que a facultatividade do registro depende da 

autodeterminação indígena, bem como a expansão das noções de 

constituição familiar ao permitir que o declarante possa adicionar 

observações para os ascendentes, incluindo a nomenclatura da “etnia, 

grupo, clã ou família indígena” a partir da sua aldeia ou território de 

origem (CNJ, 2024). Ou seja, permite a classificação étnica ao revés dos 

modelos coloniais que operam impositivamente para o estabelecimento 

de padrões materiais e subjetivos excludentes (Quijano, 2009). 

Mais uma mudança importante advinda da resolução 12/2024 

CNJ/CNMP é a possibilidade de poder preencher os dados na língua 

indígena, com grafias próprias. Trata-se do “reconhecimento da 

configuração multicultural e multilíngue da sociedade e do direito 

individual e coletivo à identidade cultural e outros direitos indígenas 

específicos” (Colombaroli e Côrrea, 2021, p. 29). 

Tradicionalmente, o nome da pessoa indígena é definido a 

partir de caracteres simbólicos, conforme a sua linguagem, um 

elemento de distinção que distingue e reforça o sentimento de pertença 

de um povo, sendo vistos e respeitados a partir da sua identificação 

social; expressão elevada do reconhecimento em três âmbitos: o da 

estima no âmbito pessoal, comunitário e organizacional (Honneth, 

2003). 

Falando agora de instrumentos afastados, observa-se o Registro 

Administrativo de Nascimento do Indígena (RANI) utilizado 

comumente como prova no requerimento e representação da 

Fundação Nacional do Índio (FUNAI). Este não é mais necessário, 

demonstrando a capacidade do indígena de atuar de forma 

independente fora do seu território, constatada ainda a dificuldade na 

interpretação do RANI se sobrepor à manifestação da pessoa (CNJ, 

2024).  

Isto porque a identidade de um grupo resiste inobstante à 

presença física em determinado espaço geográfico, por isso, buscar o 



48 

 

registro civil fora do território, a distinção entre “nós” e “eles”, não 

diminui em nada a expressão da sua própria cultura (Poutignat; Streiff-

Fenart, 1998). 

Vale ressaltar que o reconhecimento do nome pelo Estado e no 

ordenamento jurídico é um direito de natureza declaratória. Os povos 

indígenas não necessitam da validação estatal para afirmar sua 

existência e suas práticas, pois não pretendem uma subcidadania que os 

regula e exclui a partir dos espaços de poder que ocupam (Souza, 2023).  

Por consequência, Wolkmer (2021) identifica as peculiaridades 

do pluralismo reconhecido pelo Estado e seus sujeitos enquanto 

membros de “uma nova cidadania apta a lutar e a fazer valer direitos já 

conquistados, quer como nova fonte de legitimação da produção 

jurídica, nada mais natural do que equipará-los à categoria de "novos 

sujeitos coletivos de Direito" (Wolkmer, 2021, p. 240). 

Nesse sentido, o que se compreende da intersecção dos autores 

e do texto normativo da resolução, que o registro civil do indígena será 

efetuado de acordo com sua língua de origem e o grupo ao qual 

pertencem, promovendo, assim, a superação das lógicas coloniais 

excludentes e assegurando o respeito ao direito à diferença.  

Pois, ao final, as subjetividades que dão concretude ao direito, a 

partir das relações sociais que não podem ser esvaziadas de sentido pelo 

seu reconhecimento no âmbito formal, legislativo ou jurídico, sendo 

necessária a percepção de mudanças práticas na realidade (Souza Junior, 

2021). 

 

4. CONCLUSÃO 

 

Retomando a questão norteadora: de que maneira, o nome 

indígena atua como instrumento de reconhecimento e resistência na 

sociedade pós-colonial?  Compreende-se que o nome, mais do que um 

dado identificador, é um marcador de identidade, memória e 

pertencimento. Em contextos historicamente marcados pela 

colonialidade, como o brasileiro, a imposição de padrões ocidentais 



49 

 

operou como forma de apagamento cultural e extermínio dos povos 

originários.  

Assim, reconhecer e permitir o uso dos nomes indígenas em 

registros civis, na sua língua e grafia, representa um ato de resistência 

contra a lógica de dominação colonial (que, embora formalmente 

superada, por vezes, persiste nas práticas do Estado) e é uma 

reafirmação da autonomia dos povos indígenas sobre suas formas de 

existir e se perceber no mundo. 

A resolução n. 12/2024 CNJ/CNMP, ao possibilitar o registro 

de nomes em línguas indígenas segundo as próprias tradições, 

concretiza os direitos assegurados na CRFB/1988 e diplomas 

internacionais de direitos humanos, como também avança na 

perspectiva de descolonização das estruturas institucionais, 

reconhecendo a pluralidade étnico-cultural como valor constitutivo do 

Estado brasileiro. 

A hipótese proposta parece confirmar a ideia de que, ao pensar 

o registro indígena a partir de sua própria língua e significado também 

nos registros civis, o Estado busca se alinhar ao ideal de dignidade 

humana (DUDH, 1948) e à preservação da diversidade e 

autodeterminação dos povos indígenas (DNUDPI, 2008). Esse 

alinhamento abre espaço para práticas mais inclusivas. 

Ainda que desafios práticos persistam, como a formação dos 

agentes cartorários e diálogo com as comunidades indígenas, a 

resolução vislumbra um caminho ético, jurídico e simbólico rumo à 

superação dos resquícios da colonialidade. O nome indígena emerge 

como instrumento de resistência e de construção da cidadania indígena 

em sua plenitude. 

 

REFERÊNCIAS 

 

BRASIL. Constituição (1988). Constituição da República 

Federativa do Brasil. Brasília: Senado, 2022.  

 



50 

 

BRASIL. Lei n. 6.001, de 19 de dezembro de 1973. Dispõe sobre o 

Estatuto do Índio. 

 

BRASIL. Lei nº 10.406, de 10 de janeiro de 2022. Código Civil. 

Brasília: Senado, 2002.  

 

BRASIL. Resolução Conjunta de nº 03/2012. “Resolução de nº 

03/2012 – Regulamenta o Registro Civil de Nascimento de 

Pessoas Indígenas” CNJ, CNMP, de 2012. Disponível em: 

https://atos.cnj.jus.br/files/resolucao_conjunta_032012.pdf. Acesso 

em: 24 jun. 2025. 

 

BRASIL. Resolução Conjunta de nº12/2024. “Altera a Resolução de 

nº03/2012 – Regulamenta o Registro Civil de Nascimento de 

Pessoas Indígenas” CNJ, CNMP, 13 de dezembro de 2024. 

Disponível em: https://atos.cnj.jus.br/files/resolucao_conjunta_032 

012.pdf. Acesso em: 24 jun. 2025. 

 

CNJ. Informativo de Jurisprudência nº18/2024 (Ato normativo: 

nº0007754-80.2024.2.00.0000. Brasília, DF, 20 dez. 2024. Disponível 

em:https://atos.cnj.br.files/orignal215655202412206765e82768f9c.pd

f. Acesso em: 22 jun. 2025. 

 

HONNETH, Axel. Luta por reconhecimento: a gramática moral dos 

conflitos sociais. Trad. Luiz Repa. São Paulo: Editora 34, 2003. 

 

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2019. 

 

MARCONI, Marina de Andrade; LAKATOS, Eva Maria. 

Metodologia do trabalho científico. 9. ed. São Paulo: Atlas, 2021. 

 

 

https://atos.cnj.jus.br/files/resolucao_conjunta_032012.pdf


51 

 

ONU. Declaração das Nações Unidas sobre os direitos dos 

povos indígenas. Rio de Janeiro: Nações Unidas, 2008. Disponível 

em: https://www.un.org/esa/socdev/unpfii/documents/ 

DRIPS_pt.pdf. Acesso em: 30 jun. 2025. 

 

ONU. Declaração Universal dos Direitos Humanos. Adotada e 

proclamada pela resolução 217 A (III) em 10 de dezembro de 1948. 

Disponível em: https://www.unicef.org/brazil/declaracao-universal-

dos-direitos-humanos . Acesso em: 15 jun. 2025. 

 

ONU. Convenção Americana sobre Direitos Humanos: Pacto de 

San José da Costa Rica. Organização dos Estados Americanos, 

1969. Ratificada pelo Decreto n. 678 de 1992. Disponível em: http:// 

www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/d0678.htm. Acesso em: 28 

jun. 2025. 

 

PATAXÓ, Patrícia Rodrigues dos Santos. O direito ano nome 

étnico no registro civil dos povos indígenas no Brasil. Opará: 

Etnicidades, Movimentos Sociais e Educação, (S.1), V.8, N.13, P. 

E132016, 2020. Disponível em: 

http://cleonice,+O+DIREITO+AO+NOME+ETNICO.pdf  . 

Acesso em: 28 jun. 2025. 

 

POUTIGNAT, Philippe; STREIFF-FENART, Jocelyne. Teorias da 

etnicidade. Seguido de grupos étnicos e suas fronteiras de Fredrik 

Barth. Tradução de Elcio Fernandes. São Paulo: Fundação Editora da 

UNESP, 1998. 

 

SALERT. Ingo Wolfgang. Dignidade (da pessoa) Humana e os 

Direitos Fundamentais na Constituição Federal de 1988. 10. ed. 

Porto Alegre: Livraria do Advogado, 2015. 

 

 

https://www.unicef.org/brazil/declaracao-universal-dos-direitos-humanos
https://www.unicef.org/brazil/declaracao-universal-dos-direitos-humanos
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/d0678.htm
about:blank


52 

 

FLORES, Joaquín Herrera. A reinvenção dos direitos humanos. / 

Joaquín Herrera Flores; tradução de: Carlos Roberto Diogo Garcia; 

Antônio Henrique Graciano Suxberger; Jefferson Aparecido Dias. – 

Florianópolis: Fundação Boiteux, 2009. 

 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder e classificação social. In: 

SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, Maria Paula (orgs). 

Epistemologias do Sul. 2009.  

  

SOUZA, Jessé. A construção da subcidadania: uma leitura 

alternativa do Brasil moderno/ 1. ed. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira, 2023. 

 

SOUSA JUNIOR, José Geraldo de. O direito achado na rua: questões 

de teoria e práxis. In: O Direito Achado na Rua: Introdução crítica 

ao direito como liberdade / organizador: José Geraldo de Sousa 

Junior [et al.] – Brasília: OAB - Editora Universidade de Brasília, 2021. 

v. 10. Disponível em: http://.SousaJunior-

etal_Odireitoachadonarua_c5.pdf  Acesso em: 02 jul. 2025. 

 

COLOMBAROLI, Ana Carolina Morais; CORREA, Leandro Fontes. 

O novo constitucionalismo latino-americano: o direito contra o 

colonialismo? In: SUZUKI, Júlio César; CASTRO, Rita de Cássia M. 

Lima; MOREIRA, Júlio da Silveira (Org.). Reflexões sobre 

pluralismo jurídico e justiças indígenas [recurso eletrônico] - São 

Paulo: FFLCH/USP, PROLAM/USP, 2023. (Diálogos 

Interdisciplinares). Disponível em: 

https://www.livrosabertos.abcd.usp.br/portaldelivrosUSP/catalog/d

ownload/1104/1009/3736?inline=1   Acesso em: 27 jun. 2025. 

 

WOLKMER, Antônio Carlos. Pluralismo Jurídico: fundamentos de 

uma nova cultura no Direito. 3. ed. São Paulo: Alfa-Ômega, 2001.

http://.sousajunior-etal_odireitoachadonarua_c5.pdf/
http://.sousajunior-etal_odireitoachadonarua_c5.pdf/
https://www.livrosabertos.abcd.usp.br/portaldelivrosUSP/catalog/download/1104/1009/3736?inline=1
https://www.livrosabertos.abcd.usp.br/portaldelivrosUSP/catalog/download/1104/1009/3736?inline=1

