
resultados de projetos de pesquisa

SERVIÇO SOCIAL E DEMOCRACIA:  

Fátima Grave Ortiz



SERVIÇO SOCIAL E DEMOCRACIA:  
resultados de projetos de pesquisa 



 

Fátima Grave Ortiz 

SERVIÇO SOCIAL E DEMOCRACIA:  
resultados de projetos de pesquisa 

1ª Edição 

Navegando Publicações 
Uberlândia / Minas Gerais 

2025 



 

www.editoranavegando.com  

editoranavegando@gmail.com 

Uberlândia – MG Brasil 

Direção Editorial: Navegando Publicações 

Projeto gráfico e diagramação: Lurdes Lucena 

Copyright © by autor, 2025. 

O777 – Ortiz, Fátima Grave. Serviço Social e democracia: resultados de projetos de pesquisa. 

Uberlândia: Navegando Publicações, 2025. 

ISBN: 978-65-6070-126-7 

DOI: 10.29388/978-65-6070-126-7 

1. Serviço Social 2. Democracia 3. Pesquisa 4. Política I. Fátima Grave Ortiz. II. Navegando

Publicações. Título. 

CDD – 360 

Índice para catálogo sistemático 

Serviço Social 360 



 

www.editoranavegando.com 
editoranavegando@gmail.com 

Uberlândia – MG 
Brasil 

Editores 

Lurdes Lucena – Esamc – Brasil 

Carlos Lucena – UFU – Brasil 

José Claudinei Lombardi – Unicamp – Brasil 

José Carlos de Souza Araújo – Uniube/UFU – Brasil

Conselho Editorial Multidisciplinar 

Pesquisadores Nacionais Pesquisadores Internacionais 
Afrânio Mendes Catani – USP – Brasil 

Anderson Brettas – IFTM – Brasil 

Anselmo Alencar Colares – UFOPA – Brasil 

Carlos Lucena – UFU – Brasil 

Carlos Henrique de Carvalho – UFU, Brasil 

Cílson César Fagiani – Uniube – Brasil 

Dermeval Saviani – Unicamp – Brasil 

Elmiro Santos Resende – UFU – Brasil 

Fabiane Santana Previtali – UFU, Brasil 

Gilberto Luiz Alves – UFMS – Brasil 

Inez Stampa – PUCRJ – Brasil 

João dos Reis Silva Júnior – UFSCar – Brasil 

José Carlos de Souza Araújo – Uniube/UFU – Brasil 

José Claudinei Lombardi – Unicamp – Brasil 

Larissa Dahmer Pereira – UFF – Brasil 

Lívia Diana Rocha Magalhães – UESB – Brasil 

Marcelo Caetano Parreira da Silva – UFU – Brasil 

Mara Regina Martins Jacomeli – Unicamp, Brasil 

Maria J. A. Rosário – UFPA – Brasil 

Newton Antonio Paciulli Bryan – Unicamp, Brasil 

Paulino José Orso – Unioeste – Brasil 

Ricardo Antunes – Unicamp, Brasil 

Robson Luiz de França – UFU, Brasil 

Tatiana Dahmer Pereira – UFF – Brasil 

Valdemar Sguissardi – UFSCar – (Apos.) – Brasil 

Valeria Lucilia Forti – UERJ – Brasil 

Yolanda Guerra – UFRJ – Brasil 

Alberto L. Bialakowsky – Universidad de Buenos Aires – Argentina. 

Alcina Maria de Castro Martins – (I.S.M.T.), Coimbra – Portugal 

Alexander Steffanell – Lee University – EUA 

Ángela A. Fernández – Univ. Aut. de St. Domingo – Rep. Dominicana 

Antonino Vidal Ortega –  Pont. Un. Cat. M. y Me – Rep. Dominicana 

Armando Martinez Rosales – Universidad Popular de Cesar – Colômbia 

Artemis Torres Valenzuela – Universidad San Carlos de Guatemala – Guatemala 

Carolina Crisorio – Universidad de Buenos Aires – Argentina 

Christian Cwik – Universität Graz – Austria 

Christian Hausser – Universidad de Talca – Chile 

Daniel Schugurensky – Arizona State University – EUA 

Elizet Payne Iglesias – Universidad de Costa Rica – Costa Rica 

Elsa Capron – Université de Nimés / Univ. de la Reunión – France 

Elvira Aballi Morell – Vanderbilt University – EUA. 

Fernando Camacho Padilla – Univ. Autónoma de Madrid – Espanha 

José Javier Maza Avila – Universidad de Cartagena – Colômbia 

Hernán Venegas Delgado – Univ. Autónoma de Coahuila – México 

Iside Gjergji – Universidade de Coimbra – Portugal 

Iván Sánchez – Universidad del Magdalena – Colômbia 

Johanna von Grafenstein, Instituto Mora – México 

Lionel Muñoz Paz – Universidad Central de Venezuela – Venezuela 

Jorge Enrique Elías–Caro – Universidad del Magdalena – Colômbia 

José Jesus Borjón Nieto – El Colégio de Vera Cruz – México 

José Luis de los Reyes – Universidad Autónoma de Madrid – Espanha 

Juan Marchena Fernandez – Universidad Pablo de Olavide – Espanha 

Juan Paz y Miño Cepeda, Pont. Univ. Católica del Ecuador – Equador 

Lerber Dimas Vasquez – Universidad de La Guajira – Colômbia 

Marvin Barahona – Universidad Nacional Autónoma de Honduras – Honduras 

Michael Zeuske –  Universität Zu Köln – Alemanha 

Miguel Perez – Universidade Nova Lisboa – Portugal 

Pilar Cagiao Vila – Universidad de Santiago de Compostela – Espanha 

Raul Roman Romero – Univ. Nacional de Colombia – Colômbia 

Roberto Gonzáles Aranas –Universidad del Norte – Colômbia 

Ronny Viales Hurtado – Universidad de Costa Rica – Costa Rica 

Rosana de Matos Silveira Santos – Universidad de Granada – Espanha 

Rosario Marquez Macias, Universidad de Huelva – Espanha 

Sérgio Guerra Vilaboy – Universidad de la Habana – Cuba 

Silvia Mancini – Université de Lausanne – Suíça 

Teresa Medina – Universidade do Minho – Portugal 

Tristan MacCoaw – Universit of London – Inglaterra 

Victor–Jacinto Flecha – Univ. Cat. N. Señora de la Asunción – Paraguai 

Yoel Cordoví Núñes – Instituto de História de Cuba v Cuba – Cuba  

http://www.editoranavegando.com/
mailto:editoranavegando@gmail.com


 

“IV. Defesa do aprofundamento da democracia, 

enquanto socialização da participação política 

e da riqueza socialmente produzida; [...]” 

(Conselho Federal de Serviço Social, Código de 

ética do/a assistente social, Brasília, 2012) 



 

Sumário 

Introdução ............................................................................................................................................. 8 

I - A Apreensão Marxiana e Marxista da Democracia: trajetória, concepções e 

debates ................................................................................................................................................. 12 

1.1 Marx e a Democracia: a apreensão da democracia nas obras da juventude ......... 12 

1.1.1 Marx e seu tempo histórico: o primeiro “acerto de contas” com Hegel e sua 

Filosofia do Direito ........................................................................................................................... 13 

1.1.2. Sobre os limites da emancipação política e seus fundamentos: a igualdade 

e a liberdade burguesas ................................................................................................................ 22 

1.1.3 O fim da política e do Estado ............................................................................................. 32 

1.2 A Democracia e os marxistas depois de Marx ................................................................. 40 

1.2.1. O debate da democracia no âmbito da II Internacional ........................................... 41 

1.2.2. A perspectiva eurocomunista e a democracia como via para o socialismo ..... 49 

II - A Democracia em solo brasileiro e as propostas da esquerda .................................. 57 

2.1. A difícil afirmação da Democracia na formação sócio-histórica brasileira ........... 57 

2.2. Os projetos da esquerda brasileira: o projeto nacional-democrático do PCB 

e estratégia democrático-popular do PT ................................................................................. 65 

2.2.1. A Democracia e os Comunistas: o projeto nacional-democrático do PCB e 

a crítica de Caio Prado Junior ...................................................................................................... 66 

2.2.2 A posição crítica de Caio Prado Júnior .......................................................................... 76 

2.2.3 Expressões do Eurocomunismo no Brasil: Carlos Nelson Coutinho e a tese 

da democracia como valor universal ........................................................................................ 85 

2.2.4 A Tese da Democracia como Valor Universal e o debate proposto por Carlos 

Nelson Coutinho no Brasil ............................................................................................................ 89 

2.3. A Estratégia Democrático-Popular .................................................................................... 99 

2.3.1. A Estratégia Democrático-Popular e o Partido dos Trabalhadores (PT) .......... 106 

III - O Serviço Social no Brasil e a Democracia ..................................................................... 112 

3.1. A “Virada” do Serviço Social no Brasil e a adoção da democracia como 

perspectiva política cotidiana ..................................................................................................... 112 

3.2. A Democracia como perspectiva e princípio ético-político para o Serviço 

Social no Brasil ................................................................................................................................. 119 

Conclusões ....................................................................................................................................... 129 



 

Referências ....................................................................................................................................... 132 

Sobre a Autora................................................................................................................................ 136 



8 

Introdução 

O livro que ora se apresenta é produto de pesquisa realizada no âmbito 

de dois projetos de pesquisa desenvolvidos na Escola de Serviço Social da 

Universidade Federal do Rio de Janeiro e em seu respectivo Programa de Pós-

Graduação em Serviço Social.  

O primeiro, intitulado “Democracia e Serviço Social: uma análise sobre 

as implicações das concepções marxistas e marxiana de democracia para a 

profissão nos anos 1990 e desdobramentos contemporâneos” (2017-2019), 

consistiu em projeto de pesquisa em pós-doutorado apresentado em 2017 

junto ao Programa de Estudos de Pós-Graduados em Serviço Social da 

Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PUC SP).  

Consistiram em objetivos geral e específicos deste projeto: (Geral) – 1. 

analisar historicamente o processo de incorporação da concepção de 

democracia no debate do Serviço Social dos anos de 1980 e 1990 e suas 

consequências para a constituição do projeto ético-político profissional; 

(Específicos) – 1. analisar o debate da democracia no âmbito da esquerda 

brasileira a partir das contribuições do chamado Eurocomunismo; 2. resgatar 

os caminhos teóricos e políticos para a constituição do projeto Democracia 

de Massas e o impacto deste sobre os quadros do Serviço Social e suas 

vanguardas; 3. identificar em que medida se deu a adesão dos quadros do 

Serviço Social ao projeto Democracia de Massas e os desdobramentos desta 

aproximação no processo de incorporação da concepção de democracia 

como um dos valores estratégicos para o projeto profissional.  

Com a conclusão formal do pós-doutorado e ainda diante de uma 

nova agenda de pesquisa a enfrentar, um novo projeto de pesquisa foi 

constituído para dar continuidade e aprofundamento às questões já 

investigadas no projeto anterior.  

Neste sentido, o projeto intitulado “Democracia, Pluralismo e Serviço 

Social: uma análise sobre as implicações do projeto Democracia de Massas 

para a profissão no Brasil nos anos 1980-1990 e desdobramentos 

contemporâneos” possui o projeto Democracia de Massas e o pluralismo 

como suas categorias centrais de análise.  

Seus objetivos geral e específicos foram: (Geral) – 1. resgatar e analisar 

os fundamentos teóricos e percursos históricos e políticos do projeto 

Democracia de Massas e o impacto deste sobre as opções teóricas e políticas 



9 

 

do Serviço Social no Brasil e suas vanguardas a partir dos anos 1980 e 1990; 

(Específicos) – 1. analisar a concepção de democracia no âmbito da esquerda 

brasileira a partir das contribuições do chamado eurocomunismo e seus 

desdobramentos político-partidários nos anos 1980 e 1990; 2. analisar em que 

medida o pluralismo se pôs como recurso democrático e estratégico à disputa 

política em geral e na afirmação histórica do projeto ético-político do Serviço 

Social brasileiro em particular; 3. identificar em que medida se deu a adesão 

dos quadros do Serviço Social brasileiro ao projeto Democracia de Massas e 

os desdobramentos desta aproximação no processo de incorporação da 

concepção de democracia como um dos valores estratégicos para o projeto 

ético-político profissional. 

Este projeto foi contemplado em maio de 2022 com o edital FAPERJ 

Cientista do Nosso Estado (processo E-26/201.214/2022), o que favoreceu 

muito o desenvolvimento da pesquisa e a consolidação de seus resultados, os 

quais foram divulgados em eventos nacionais e internacionais por meio da 

apresentação de comunicações orais, bem como publicados através de 

artigos de periódicos e capítulos de livros. Também contou com a concessão 

de bolsas de Iniciação Científica para estudantes de graduação em Serviço 

Social, por meio de editais da FAPERJ (02 estudantes) e do CNPq-PIBIC (05 

estudantes), o que muito contribuiu para a formação de novos quadros de 

pesquisadores.  

Neste sentido, o objetivo central deste livro é reunir os principais 

resultados, muitos já publicados sob o formato de artigo, capítulo de livro ou 

Anais de eventos, porém de forma dispersa e fragmentada e em momentos 

diferentes da trajetória de ambos os projetos de pesquisa.  

Com tal intento e considerando que nossa motivação de pesquisa 

durante todo este período foi analisar, por meio de ampla revisão bibliográfica 

e documental, os fundamentos históricos e teórico-políticos que 

possibilitaram o Serviço Social brasileiro, a partir dos anos de 1980, adotar a 

democracia como perspectiva política e depois, na década de 1990, 

transformá-la em princípio ético-político, este livro está organizado em três 

capítulos.  

O primeiro, intitulado “A Apreensão Marxiana e Marxista da 

Democracia: trajetória, concepções e debates”, centra-se em recuperar a 

concepção de democracia presente em Marx e seus contemporâneos, 



10 

 

alcançando até o polêmico Eurocomunismo e sua compreensão sobre o valor 

estratégico da democracia na construção do socialismo.  

O segundo capítulo, intitulado “A Democracia em solo brasileiro e as 

propostas da esquerda”, inicia-se pela difícil afirmação da democracia na 

formação sócio-histórica brasileira e, em seguida, apresenta como as 

esquerdas em momentos históricos diversos apreenderam a democracia e seu 

papel na construção do socialismo no Brasil.  

Também neste capítulo, procurou-se aprofundar a relação da 

democracia com os projetos Nacional-Democrático (protagonizado pelo PCB) 

e o Democracia de Massas e a Estratégia Democrático-Popular (defendido 

décadas depois pelo PT).  

A tese da democracia como valor universal, sua polêmica no campo 

das esquerdas e sua relação com a possibilidade histórica de afirmação do 

socialismo também foi tratada neste capítulo, demonstrando nitidamente o 

complexo caldo político, ideológico e cultural que atravessaria a sociedade 

brasileira e o Serviço Social em particular.  

O terceiro e último capítulo, intitulado “O Serviço Social no Brasil e a 

Democracia”, procurou mostrar como os processos supracitados incidiram 

sobre as vanguardas do Serviço Social no Brasil, provocando a guinada 

sociopolítica que denunciaria a herança conservadora que fundamentara a 

profissão desde sua emergência.  

O processo que culminou com a “Virada de 1979” foi apresentado 

como produto da intercorrência de outros processos sócio-históricos 

ocorridos nesta conjuntura política no Brasil e no mundo, por um lado; e, por 

outro, engendrou outros resultados, dentre os quais a adoção de democracia 

como perspectiva cotidiana para os assistentes sociais – explicitamente 

observado na condução prática das nossas próprias entidades e na orientação 

ética, expressa no Código de Ética Profissional de 1986 – e depois também 

como princípio ético-político no Código de Ética Profissional de 1993.  

A pesquisa demonstra nitidamente que o projeto societário 

“Democracia de Massas”, que fundamentou a Estratégia Democrático-Popular 

que, por sua vez, se encontrou na base das formulações do PT dos anos de 

1980 e 1990, consistiu no fértil solo histórico e político e, ao mesmo tempo, 

substância teórica para a adoção da democracia como um dos fundamentos 

centrais do projeto ético-político profissional. Tal incorporação – mediada 

pelo engajamento político de suas vanguardas – tende a trazer, neste sentido, 



11 

 

para o interior da profissão o conjunto de tensões que histórica e atravessou 

politicamente oentendimento do papel da democracia na construção de uma 

ordem social alternativa ao capitalismo.     

Contudo, a despeito da existência de tais tensões, entende-se que a 

democracia deve se constituir como um dos fundamentos centrais do projeto 

ético-político profissional do Serviço Social no Brasil e como um dos princípios 

que regem o dever-ser presente no Código de Ética em vigor. Tal defesa 

explica-se, não somente em função da conjuntura regressiva que desponta no 

século XXI no Brasil e no mundo com o avanço da extrema-direita, ratificando 

a urgência da luta por democracia; mas, principalmente, porque representa 

um avanço expressivo e contundente em relação à ética tradicional e à forte 

herança conservadora que acompanhou o Serviço Social brasileiro por muitos 

anos e ainda nos dias de hoje insiste em se perpetuar.   



12 

 

I 
A Apreensão Marxiana e Marxista da Democracia: 

trajetória, concepções e debates  

 

1.1 Marx e a Democracia: a apreensão da democracia nas obras da 

juventude1 

 

 Tratar a democracia no pensamento de Marx exige uma ampla releitura 

de algumas de suas obras, sobretudo aquelas conhecidas como juvenis - 

Crítica da Filosofia do Direito de Hegel, Sobre a Questão Judaica, Introdução 

à Crítica da Filosofia do Direito de Hegel, Glosas Críticas ao Rei da Prússia. 

Escritos nos anos de 1843 e 1844, tais obras expressam o diálogo de Marx com 

a filosofia clássica alemã a partir da crítica às posições teórico-políticas de 

Hegel, bem como em relação à direita e à esquerda hegeliana.  

 Tais obras também apresentam a trajetória de Marx como crítico do 

Estado e da política, bem como sua apreensão da democracia, ora como 

princípio orientador da emancipação social, ora como movimento necessário 

ao fortalecimento político da classe trabalhadora. 

 No entanto, é fundamental se apreender as posições intelectuais de 

Marx sobre o Estado, a política e a democracia considerando sua 

processualidade histórica, isto é, os acontecimentos sócio-históricos europeus 

do século XIX. O contexto sócio-histórico da época, era marcado por uma 

Alemanha, cuja burguesia, muito diferente de seus pares na França e 

Inglaterra, ainda se associava majoritariamente aos proprietários de terras, 

reatualizando a herança feudal. Assim, a burguesia alemã não cumprira sua 

tarefa histórica no avanço das relações políticas em seu território. O debate 

da intelectualidade alemã da época gravitava claramente em torno da questão 

democrática e do Estado. 

 
1 Partes deste primeiro item foram publicadas originalmente em dois periódicos de circulação no campo 

das Ciências Sociais e do Serviço Social em particular. Em 2018 na Revista Argumentum, v.10, n. 2 (< 

Vista do Marx e a democracia: a apreensão da democracia nas obras da juventude>) e em 2021 na 

Revista Humanidades & Inovação, v.8, n.57 (<MARX, A POLÍTICA E A DEMOCRACIA: CONSIDERAÇÕES 

A PARTIR DA ANÁLISE DE ESCRITOS MARXIANOS | Humanidades & Inovação>). 

https://periodicos.ufes.br/argumentum/article/view/19541/14185
https://revista.unitins.br/index.php/humanidadeseinovacao/article/view/5847
https://revista.unitins.br/index.php/humanidadeseinovacao/article/view/5847


13 

 

 Outro aspecto importante refere-se ao próprio Marx e sua trajetória 

como pensador. O ano de 1844 foi bastante importante, visto que foi 

exatamente o período em que Marx elaborou algumas de suas obras, cujo 

valor filosófico é de grande importância. São justamente os escritos - Crítica 

da Filosofia do Direito de Hegel, Sobre a Questão Judaica, Manuscritos 

Econômico-Filosóficos - deste período que permitem a Marx a apreensão dos 

fundamentos que lhe permitirão, mais de uma década depois, realizar a crítica 

da economia política. O caráter ontológico do trabalho na construção do ser 

que se torna homem, assim como a identificação da missão revolucionária da 

classe trabalhadora no processo de construção da emancipação humana, 

superando a alienação do trabalho e rompendo com o Estado, foram 

fundamentos centrais no pensamento marxiano. 

 Como afirmou Bensaïd (2010), “momentos decisivos na via de 

ultrapassagem do liberalismo radical e de suas ilusões, a Crítica da Filosofia 

do Direito de Hegel e o artigo ‘Sobre a questão judaica’ aprofundam a crítica 

do Estado político até a lógica expansiva de uma ‘verdadeira democracia’ 

concebida como processo permanente.” (Bensaïd, 2010, p.13). 

 O acúmulo realizado por Marx neste período, articulado anos mais 

tarde com a experiência de Engels, culminando ainda nos anos 40 do século 

XIX com a publicação do Manifesto do Partido Comunista (1848), nos ajuda a 

compreender como Marx aprimorou suas posições teóricas em relação a 

temática democrática.  

 

1.1.1 Marx e seu tempo histórico: o primeiro “acerto de contas” com 

Hegel e sua Filosofia do Direito 

 

 É conhecida a afirmação de Marx de que os homens fazem sua história, 

mas não como efetivamente imaginaram, ao estarem submetidos às 

circunstâncias, às causalidades. A trajetória intelectual e política de Marx 

expressa claramente esta afirmação, pois Marx foi, como poucos conseguiram 

ser efetivamente, um homem de “seu tempo”. Considerando sua genialidade 

pessoal, suas obras expressam indubitavelmente os problemas de seu tempo, 

assim como seu modo de pensar. Podemos afirmar sem medo de errar que 

Marx é produto de seu próprio tempo histórico, do acúmulo intelectual 

proporcionado pela filosofia clássica alemã (sobretudo Kant e Hegel), do 



14 

 

desenvolvimento do trabalho e das forças produtivas a ele empenhadas, do 

desenrolar dialético da história.  

 O nascimento de Marx data de 1818, ou seja, justamente as primeiras 

décadas do século XIX em uma Europa marcada pelo que os historiadores 

chamam de Restauração, que pode ser entendida como um movimento que 

se desponta na Europa com o declínio do império napoleônico e conduz 

novamente ao poder monarquias absolutistas, restaurando, deste modo, seu 

poder político. Nesta direção, Trindade (2011) afirma que, 

 

Ressentidos com os duros golpes que o movimento expansionista 

da Revolução Francesa lhes havia desferido, o Vaticano, a 

Inglaterra e a Santa Aliança (Áustria, Prússia e Rússia) tratavam de 

expurgar do continente aquelas ideias de liberdade, igualdade, 

razão e revolução que haviam inspirado milhões de plebeus, sob a 

direção da burguesia, no combate [...] pela demolição do ancién 

régime, na Europa (Trindade, 2011, p. 23). 

           

 Contudo, ainda que o perseguissem, as monarquias da Restauração 

não conseguiam mais assegurar o controle político e econômico absoluto da 

época feudal, pois o desenvolvimento das forças produtivas proporcionado 

pela Revolução Industrial da virada do século XVIII para XIX gerara um 

conjunto de novas relações de produção e, com elas, suas classes 

fundamentais: burguesia e proletariado. O ano de 1830 foi uma dessas 

inflexões. Na França, a revolução de 1830 aprofundou a direção burguesa 

iniciada em 1789, afirmando o poder burguês a partir do fortalecimento 

político de banqueiros e industriais. Também a partir de 1830, a classe 

trabalhadora inglesa, engajada no movimento cartista, dá os primeiros passos 

na direção da luta política e no seu reconhecimento como classe para a 

superação de seu sofrimento cotidiano (Hobsbawm, 1996). E a Alemanha?  

 

Embora os servos da gleba houvessem sido libertados em 1807, 

com grande atraso em relação aos vizinhos (dos países europeus 

importantes, só Polônia e Rússia ainda mantinham a servidão), o 

país continuava dividido em dezenas de reinos sob monarcas 

autocratas, a sua industrialização era não mais que incipiente e a 

imprensa era mantida sob interminável censura. Era uma terra de 

filósofos eminentes, racionalistas e idealistas (Kant, Fichte, 

Schelling, Hegel), de poucos operários e nenhuma agitação política 

(Trindade, 2011, p. 28). 



15 

 

 Assim, essa “terra de filósofos” passara, ao longo do período 

revolucionário francês, observando e analisando idealmente aquilo que os 

franceses realizavam. Hegel, inclusive, reconhecia que Napoleão Bonaparte 

liquidara qualquer tendência de manutenção do feudalismo na Alemanha, 

ratificando as possibilidades históricas da revolução burguesa. É Marcuse 

(2004) que sublinha que: 

 

Hegel via Napoleão como o herói que realizara o destino da 

Revolução Francesa, como o único homem que fora capaz de 

transformar as conquistas de 1789 numa ordem estatal, e de ligar 

a liberdade individual à razão universal de um sistema social 

estável. Hegel não admirava em Napoleão uma grandeza abstrata, 

mas a capacidade de expressar a necessidade histórica daquela 

época. Napoleão era a ‘alma do mundo’, aquele que encarnava a 

missão universal do seu tempo. Esta missão fora a de consolidar e 

preservar a nova forma de sociedade que defendia o princípio da 

razão (Marcuse, 2004, p. 151).    

   

 No entanto, apesar de ter saudado a Revolução Francesa e suas 

bandeiras, que tinham na razão seu motor fundamental, Hegel adotava, nas 

décadas seguintes com a publicação dos Princípios da Filosofia do Direito em 

18202, uma postura subserviente à Restauração. Na verdade, com o declínio 

de Napoleão, a Alemanha se viu diante de uma forte retomada de monarquias 

absolutistas, que enterravam os interesses de uma frágil burguesia, dando 

espaço a um forte movimento que se autointitulava democrático, mas que, 

segundo Marcuse (2004), e na visão de Hegel, consistia de fato em uma séria 

ameaça a qualquer tentativa de organização racional da sociedade. Assim, 

segundo Marcuse (2004), Hegel 

 

[...] escrevera a Filosofia do Direito em defesa do Estado contra 

aquela ideologia pseudodemocrática na qual ele via uma ameaça 

mais séria à liberdade do que a que poderia existir se se 

conservasse inalterado o domínio das autoridades constituídas. 

Não pode haver dúvida de que sua obra fortalecia o poder destas 

 
2 “Com os seus Princípios da Filosofia do Direito (1821), Hegel busca construir uma ‘ciência do Estado’: 

isto é, mostrar o Estado Moderno, tal como ele é, e demonstrar que tal Estado, no seu modo de 

organização interna e nas suas relações com a sociedade, é manifestação da Razão Humana. Aspira, 

desse modo, a se demarcar tanto dos autores que investigam a ‘gênese lógica’ do Poder político 

(contratualistas) quanto dos autores que propõem modelos ideais de Estado (ex: Kant)” (Saes, 1998, p. 

53). 



16 

 

autoridades e, portanto, dava mão forte à reação já vitoriosa; mas, 

logo depois, ela voltaria a ser uma arma contra a reação. Porque o 

Estado que Hegel tinha em mente era um Estado governado pelos 

padrões da razão crítica e por leis universalmente válidas (Marcuse, 

2004, p. 160). 

 

 Ou seja, um Estado idealizado, capaz de congregar e materializar, sob 

seus auspícios, os diferentes interesses particulares. A análise sobre a Europa 

de sua época fez Hegel produzir um constructo ideal, materializado na obra 

Princípios da Filosofia do Direito, no qual o pensador identifica no Estado a 

possibilidade de se assegurar os ganhos da modernidade, pautado 

principalmente no domínio da razão, por um lado; sem tornar a sociedade 

burguesa que se constituía na Alemanha uma “anarquia”, por outro. Deste 

modo, “a ânsia em preservar o sistema social vigente levou-o a hipostasiar o 

Estado como um domínio em si, situado acima de direitos do indivíduo e até 

mesmo a eles oposto” (Marcuse, 2004, p. 178). 

 É exatamente com este Hegel e com a herança filosófica da qual ele foi 

um dos protagonistas, que Marx dialogou anos depois, inclusive de sua morte 

- Hegel faleceu em novembro de 1831. A obra de Marx, Crítica da Filosofia do 

Direito de Hegel de 1843, inicia este diálogo e se revela como uma espécie de 

“acerto de contas” com a filosofia clássica alemã, o que só será finalizado com 

a Ideologia Alemã (1844) em coautoria com Engels.  

 Contudo, os Princípios da Filosofia do Direito, assim como as demais 

obras de Hegel, foram lidos de ângulos diferentes pelas chamadas “direita” e 

“esquerda” hegeliana. Para Mascaro (2016, p. 14),  

 

De um lado estava a direita hegeliana [...], que considerava a 

racionalidade estatal uma espécie de avanço contra o feudalismo, 

mas que, paradoxalmente, legitimou um amálgama entre a 

monarquia prussiana e algumas instituições jurídicas estáveis, na 

medida em que o poder do Estado não se limitaria por princípios 

ou valores sociais, pré-estatais. De outro lado, estava a esquerda 

hegeliana [...], que representava a luta pela atualização alemã em 

moldes liberais, fazendo com que fossem rompidos 

definitivamente os laços feudais para que os princípios do direito 

burguês pudessem, então, vencer. A bandeira da esquerda 

hegeliana empunhava a modernização aos moldes burgueses, 

liberais e democráticos.  

  



17 

 

Marx se colocava próximo à esquerda hegeliana, apesar de já 

apresentar algumas diferenças em relação a tais jovens pensadores. Conforme 

Enderle (2016),   

 

Os jovens-hegelianos acreditavam, assim, restituir à teoria do 

Estado de Hegel seu conteúdo humanista, emancipador, ao 

mesmo tempo em que preconizavam, pela prática jornalística, a 

realização desse conteúdo, ou seja, a superação da monarquia 

prussiana em um Estado racional e livre, prefigurado na concepção 

hegeliana da monarquia constitucional. Essa posição, no entanto, 

sofreu uma séria inflexão a partir de 1841, quando os jovens 

discípulos de Hegel, desiludidos com as possibilidades de uma 

reforma constitucional de caráter liberal no reinado de Frederico 

Guilherme IV, e identificando a monarquia constitucional com um 

mero compromisso de feudalidade e modernidade, acabaram por 

abandonar a filosofia hegeliana do Estado em nome da defesa da 

democracia (Enderle, 2016, p. 17).  

 

 Os jovens hegelianos defendiam, portanto, a democracia, fato que 

Marx inicialmente também o fazia, apesar de já explicitar certas diferenças 

entre aqueles que compõem a esquerda hegeliana, como já indicado linhas 

atrás. A crítica que Marx efetivou na publicação em 1843 da obra Crítica da 

Filosofia do Direito de Hegel foi também produto do acúmulo de reflexões 

acerca das relações materiais existentes. Um exemplo disso diz respeito à sua 

experiência na Gazeta Renana e à análise que realizou sobre a lei punitiva do 

roubo de lenha, na qual os pobres eram impedidos de recolher a lenha seca 

caída das árvores. Neste artigo, “[...] Marx argumenta contra o rebaixamento 

da universalidade do Estado e do direito à particularidade da propriedade 

privada. Em vez de degradar-se ao nível dos interesses privados, o Estado 

deve submeter esses interesses ao interesse comum, ou seja, ao próprio 

Estado” (Enderle, 2016, p. 21). 

 Contudo, neste artigo, a pobreza aparece como um “problema de 

ordem política” que exige uma solução também política, ou seja, caberia ao 

Estado, conforme defende Marx, reconhecer juridicamente os costumes dos 

pobres em recolher a madeira caída das árvores e não tratar esta atitude, 

deste modo, como furto. Assim, apesar de denunciar o caráter de 

universalidade do Estado, permanece em Marx, neste artigo, o 

reconhecimento do Estado como instância acima dos interesses da sociedade 

civil.     



18 

 

Nestes termos, a argumentação marxiana, mesmo que engenhosa, 

mostrava-se mais como uma ‘acomodação’ do que como uma 

resolução efetiva para a contradição entre Estado e sociedade civil. 

Ao mesmo tempo em que se distanciava do pensamento 

hegeliano pela afirmação do direito da classe pobre contra o 

privilégio da propriedade privada feudal, Marx acabava por 

reproduzir, com todas as suas consequências, o pressuposto da 

supremacia ontológica do Estado em relação à sociedade civil, 

pressuposto este que acompanhou todo o pensamento político 

ocidental até alcançar na filosofia hegeliana, sua forma acabada 

(Enderle, 2016, p. 22). 

 

 Cabe ressaltar que, para Hegel, apesar de a humanidade ter alcançado 

desenvolvimento material capaz de fundamentar a existência da razão e seu 

papel na sociedade, esta [a sociedade] constitui-se a partir da disputa entre 

os diversos interesses egoístas dos homens, livres proprietários. Deste modo, 

segundo Marcuse (2004), 

 

Hegel, entretanto, desde seus primeiros escritos, percebera que as 

relações de propriedade privada trabalhavam contra a ordem 

social verdadeiramente livre. A anarquia dos proprietários egoístas 

não podia produzir, pela sua mecânica, um esquema social 

integrado, racional e universal. Ao mesmo tempo, Hegel 

sustentava que uma ordem social apropriada não poderia se impor 

pela negação do direito à propriedade privada, porque, com isto, 

o indivíduo livre seria esmagado. A tarefa de executar a necessária 

integração recaía, pois, sobre uma instituição que mantivesse os 

bens individuais e suas relações competitivas, preservando, 

contudo, os bens e atividades dos indivíduos (Marcuse, 2004, p. 

176).  

  

 Para Hegel, essa instituição era o Estado, cuja soberania conseguiria 

unificar os interesses individuais e gerais presentes na sociedade. A monarquia 

constitucional seria o meio para garantir esta soberania. Neste sentido, o 

Estado soberano poderia suprimir a competitividade entre os indivíduos, 

colocando-se acima deles. O contrato deveria servir somente para mediar as 

relações entre os indivíduos, não entre eles e o Estado.  

 Deste modo, o monarca e a soberania do Estado são dois aspectos 

presentes na perspectiva hegeliana. O monarca, segundo Hegel, não seria 

influenciado ou corrompido pelos interesses egoístas dos homens, sendo 



19 

 

capaz de “[...] anular toda particularidade na ‘simples certeza da sua pessoa’” 

(Marcuse, 2004, p. 189). 

 O que Marx critica em Hegel, e para isso recebe forte influência de 

Feuerbach, é que Hegel parte do pressuposto de que o Estado é 

ontologicamente superior à sociedade civil. No entanto, propõe a conciliação 

entre Estado e sociedade civil a partir da monarquia constitucional. “O que 

Marx denuncia como o ‘mistério’ da especulação hegeliana é a ontologização 

da Ideia, com a consequente desontologização da realidade empírica. Em 

Hegel, família e sociedade civil são produzidas pela ideia de Estado, 

engendradas por ela” (Enderle, 2016, p. 25). 

 Saes (1998), analisando as formulações de Marx sobre o Estado a partir 

do conjunto das obras da juventude - Crítica da Filosofia do Direito de Hegel 

(1843), Sobre a Questão Judaica (1843) e a Introdução da Crítica da Filosofia 

do Direito de Hegel (1843-1844) – conclui que, e apesar de fazer uma crítica 

radical à perspectiva hegeliana de Estado, não a tem em relação à sociedade 

civil. No dizer de Saes (1998):  

 

Qual é a posição de Marx de 1843-1844 diante das teses sobre o 

Estado contidas nos Princípios? O “jovem Marx” é, sem dúvida, um 

crítico da filosofia hegeliana da História: e contesta que a 

dominação da burocracia sobre a sociedade civil - o Estado 

Moderno, descrito e proposto por Hegel - seja a manifestação da 

Razão humana. Por isso, defende, não a conservação do Estado 

moderno, e sim a sua supressão: liquidação da burocracia e dos 

mecanismos de representação política, instauração de uma 

“verdadeira democracia” (=ausência de Estado) onde cada homem 

seja burocrata e representante (de si mesmo). É sempre importante 

relembrar essa crítica, pois evidencia a diferença entre o 

conservadorismo político de Hegel, defensor da preservação do 

Estado burguês nas suas formas mais reacionárias e 

antidemocráticas, e o democratismo revolucionário (anarquista) do 

“jovem Marx”. Todavia, a relação entre a concepção de Estado 

contida nos Princípios e aquela presente nos três textos de 

juventude, já mencionados, não se reduz a essa crítica. Tal relação 

é, na verdade, mais complexa, pois a concepção hegeliana de 

Estado é, em grande parte, aceita pelo jovem Marx (Saes, 1998, p. 

55). 

 

 Para Marx, o povo deve ser a base da constituição do Estado: “o povo 

é o ‘Estado real’.” (Enderle, 2016, p. 27); enquanto para Hegel, o Estado é a 



20 

 

realização da vontade livre, racional. Na obra hegeliana Princípios da Filosofia 

do Direito, o Estado supera os estágios abstratos da família e da sociedade 

civil e se põe como universal concreto. “O Estado é a vontade livre tornada 

autoconsciente [...] e o fim racional do homem é a vida no Estado” (Enderle, 

2016, p. 28). 

 Inspirado também profundamente pelo pensamento de Rousseau, 

Marx, ao fazer a crítica a Hegel, defende a democracia em oposição à 

perspectiva hegeliana de soberania do monarca. Há na Crítica da Filosofia do 

Direito de Hegel dois sentidos para democracia nos escritos de Marx: 

 

[...] como ‘gênero’ (a ‘verdadeira democracia’) e como ‘espécie’ (a 

‘república política’). A verdadeira democracia é um princípio 

político, não um Estado existente. Ela significa a realização plena 

do Estado como universal concreto, a verdadeira superação da 

oposição entre Estado político e sociedade civil. Na verdadeira 

democracia, diz Marx, ‘o Estado político desaparece’, assim como 

também desaparece o Estado não político, isto é, a sociedade civil. 

Com o termo ‘república política’, Marx se refere à democracia no 

interior do ‘Estado abstrato’, à democracia existente, ainda não 

plenamente realizada (Enderle, 2016, p. 30). 

 

 Deste modo, para Marx, a “verdadeira democracia” possibilita, 

portanto, ao homem o acesso ao gênero, ou no dizer do próprio Marx - “[...] 

a verdadeira unidade do universal e do particular” (Marx, 2016, p. 56). 

 Assim, além de identificar e criticar em Hegel uma concepção idealista 

de Estado, na qual este possui uma racionalidade acima dos homens, Marx 

afirma a necessidade da democracia como forma de radicalização3, como um 

caminho possível para a ruptura definitiva com as amarras feudais presentes 

na sociedade alemã de sua época. No entanto, Marx ainda identifica a 

possibilidade de transformação da sociedade alemã nos limites do próprio 

Estado, posição que sofreu inflexões importantes meses depois com a inclusão 

do texto “Introdução” à Crítica da Filosofia do Direito de Hegel.  

 Na “Introdução”, texto escrito no final de 1843 e publicado em 1844, 

Marx avança expressivamente em relação ao seu entendimento anterior 

publicado na “Crítica”, ao identificar a classe trabalhadora como o sujeito 

 
3 Sobre a concepção de a “verdadeira democracia” em Marx, ver também Pogrebinschi (2007).  



21 

 

capaz de empreender a transformação social. Ou seja, a mudança não estaria 

mais em um rearranjo na estrutura do Estado, mas fora dele.  

 

A ‘Introdução’ que escreveu à Crítica dá conta de um sujeito 

histórico específico, que passa a tomar corpo como sendo o cerne 

da possibilidade de transformação social: a classe trabalhadora. É 

com base em sua ação política - portanto, a partir do horizonte 

dos explorados do capital - que o problema do Estado se 

reconfigura. Assim, chegando a outra etapa ainda dentro dessa sua 

primeira fase, Marx anuncia a tomada do Estado pela classe 

trabalhadora como o grande horizonte crítico da política. Agora a 

revolução não é mais no Estado e do direito, mas fora deles, 

empreendida pela classe trabalhadora, passando por eles 

(Mascaro, 2016, p. 15). 

 

 Nas palavras do próprio Marx no texto “Introdução”, é claro que deve 

ser a classe trabalhadora a responsável pela construção da emancipação 

humana; contudo, a Alemanha de seu tempo ainda está limitada à construção 

da emancipação política, tendo em vista que “o sonho utópico da Alemanha 

não é a revolução radical, a emancipação humana universal, mas a revolução 

parcial, meramente política, a revolução que deixa de pé os pilares do edifício.” 

(Marx, 2016, p. 160). O tema da emancipação política e humana voltaria às 

preocupações de Marx em outros escritos, como Sobre a Questão Judaica, 

por exemplo. 

 Assim, conforme Jinkings e Backes (2016): 

 

Na Crítica, Marx afirma a ‘verdadeira democracia’, no sentido do 

pensamento de Rousseau (e de Feuerbach). Já na ‘Introdução’, ele 

faz uma transição do liberalismo burguês ao tema da 

‘emancipação humana’ (isto é, do comunismo), enquanto a 

democracia passa a ser identificada com a ‘emancipação política’; 

é quando Marx introduz o conceito de ‘democracia acabada’ [...], 

definição que iria muito além da mera transformação da forma 

política na república burguesa. Ou seja, a ‘Introdução’ representa 

uma ruptura de Marx com o seu próprio pensamento inicial, 

ruptura esta que na Crítica de 43 é somente anunciada (Jinkings; 

Backes, 2016, p. 8). 

  

 A crítica marxiana do Estado e do direito será desenvolvida nas suas 

obras posteriores, como O 18 Brumário de Luís Bonaparte, na qual Marx 



22 

 

reconhece que mesmo que a burguesia não esteja diretamente na gestão do 

Estado, este ratifica seus interesses, possuindo assim um caráter de classe e 

depois já em O Capital, quando a forma-mercadoria imprime ao Estado e ao 

direito a sua forma política e jurídica, respectivamente.    

 

1.1.2. Sobre os limites da emancipação política e seus fundamentos: 

a igualdade e a liberdade burguesas 

 

 A aproximação de Marx e seu aprofundamento sobre o tema da 

política, do Estado e da democracia se colocam a partir do diálogo com a 

esquerda hegeliana durante os tempos de Gazeta Renana de 1842 a 1843 e 

Anais Franco-Alemães em 18444.  

 Em 1842, nasceu na Alemanha o semanário Gazeta Renana, onde Marx 

publica por meio de matérias deste jornal seus primeiros artigos que tratam 

diretamente questões que expõem os problemas econômicos e sociais 

existentes no país de sua época. Em março de 1843, a Gazeta Renana é 

fechada por intervenção do governo prussiano, no entanto, Marx continua a 

realizar seus estudos, a partir dos quais publica as obras Crítica da Filosofia do 

Direito de Hegel no mesmo ano, a Introdução à Crítica da Filosofia do Direito 

de Hegel na virada para 1844. Também em 1843, Marx escreve Sobre a 

Questão Judaica, no qual Marx faz a crítica ao artigo de Bruno Bauer escrito 

no mesmo ano e intitulado “A capacidade dos atuais judeus e cristãos de se 

tornarem livres”5.  

 Bauer, partícipe do grupo de jovens hegelianos (a esquerda hegeliana), 

questionava que, enquanto os judeus se mantivessem firmes em sua crença 

religiosa e a partir dela com todas as obrigações que lhes eram pertinentes, 

como por exemplo, não trabalhar nos dias de sábado, como poderiam exigir 

 
4 A Gazeta Renana era um periódico, no qual Marx foi colaborador e depois editor-chefe no período de 

maio de 1842 a março de 1843. Sua participação neste semanário foi bastante interessante para Marx 

porque neste teve a oportunidade de se aproximar mais (assim como outros hegelianos de esquerda) 

de questões materiais do cotidiano, como a matéria sobre o debate acerca do furto de lenha (episódio 

já citados linhas atrás). Contudo, com a censura imposta pelo governo prussiano, a Gazeta se extingue 

e Marx passa a dirigir junto com Arnold Ruge os Anais Franco-Alemães em 1844, empreitada que dura 

apenas um ano. Neste primeiro e único número publica Sobre a Questão Judaica e Para a Crítica da 

Filosofia do Direito de Hegel - Introdução.  
5 Neste artigo, Bauer sustentava que “para terem acesso à cidadania no Estado constitucional, os judeus 

deveriam renunciar à sua religião, à sua pretensão de se constituírem um povo ‘ancorado em sua 

essência oriental’. [...] judeus somente seriam verdadeiramente emancipados quando tivessem 

renunciado ao judaísmo - e o Estado constitucional, ao cristianismo. O judaísmo não poderia exigir a 

abolição de outros privilégios sem renunciar ao de sua própria ‘eleição’” (Bensaïd, 2016, p.18).   



23 

 

do Estado prussiano, que era cristão, a igualdade de direitos? Como queriam 

ser tidos como iguais se eles mesmos, os judeus, se colocavam distintamente 

na sociedade em função dos ritos religiosos que seguiam? Nas palavras de 

Marx: 

 

Os judeus alemães almejam a emancipação. Que emancipação 

almejam? A emancipação cidadã, a emancipação política. [...]. O 

Estado cristão só conhece privilégios. O judeu possui dentro dele 

o privilégio de ser judeu. Como judeu, ele tem direitos que os 

cristãos não têm. Por que almeja direitos que ele não tem e dos 

quais gozam os cristãos? Ao querer emancipar-se do Estado 

cristão, o judeu solicita que o Estado cristão renuncie ao seu 

preconceito religioso. Acaso ele, o judeu, renuncia ao seu 

preconceito religioso? Tê-lo-ia, portanto, o direito de solicitar a 

alguém tal abdicação da religião? [...] Enquanto o Estado for cristão 

e o judeu judaico, ambos serão igualmente incapazes tanto de 

conceder quanto de receber a emancipação (Marx, 2010, p. 33). 

 

 Para Bauer, para os judeus alcançarem a igualdade, e, portanto, a 

emancipação, precisavam renunciar às distinções a que se submetiam em 

função de sua religião, ou seja, precisavam deixar de ser judeus. O Estado 

cristão deveria abandonar sua condição cristã e os judeus deveriam deixar de 

ser judeus.  Bauer defende a supressão da religiosidade do Estado - e a 

constituição de um Estado ateu - e do indivíduo. O ateísmo do Estado seria, 

portanto, uma exigência para Bauer, tal como afirma Marx (2010):  

 

Bauer exige, portanto, por um lado, que o judeu renuncie ao 

judaísmo, que o homem em geral renuncie à religião, para tornar-

se emancipado como cidadão. Por outro lado, coerentemente, a 

superação política da religião constitui para ele a superação de 

toda a religião. O Estado que pressupõe a religião ainda não é um 

Estado verdadeiro, um Estado real (Marx, 2010, p. 36). 

 

 Assim, como evidencia Marx, para Bauer o problema não está no 

Estado em si, mas no fato de ele não ser laico, mas assumidamente cristão. 

Para Marx, aqui reside o equívoco de Bauer, pois ele não atinge a questão de 

fundo que é a própria existência do Estado. Marx reconhece o avanço da 

crítica feita ao Estado alemão, que não é considerado por ele como um Estado 

“político” (ou laico), mas esta ainda é limitada porque reduzida ao caráter 

teológico.  



24 

 

 Marx localiza a religião no âmbito da alienação como uma 

particularidade desta, o que é claramente afirmado em outras oportunidades, 

como na Introdução à Crítica da Filosofia do Direito de Hegel6. O fato de o 

Estado se declarar laico, não elimina, portanto, a existência da religião, porque 

esta se localiza como uma necessidade posta efetivamente aos homens, isto 

é, porque vivem sob condições materiais que necessitam de ilusões e a 

religião é uma delas. Marx aponta o exemplo do Estado norte-americano que, 

mesmo colocando-se como laico, garantiu a liberdade religiosa, não 

eliminando a religião da vida privada de seus cidadãos. Conforme Marx (2010), 

naquele país, a religião. 

 

[...] foi desbancada para o meio dos interesses privados e 

degradada da comunidade como comunidade. Todavia, não 

tenhamos ilusões quanto ao limite da emancipação política. A 

cisão do homem em público e privado, o deslocamento da religião 

do Estado para a sociedade burguesa, não constitui um estágio, e 

sim a realização plena da emancipação política, a qual, portanto, 

não anula nem busca anular a religiosidade real do homem. A 

dissociação do homem em judeu e cidadão, em protestante e 

cidadão, em homem religioso e cidadão, essa dissociação não é 

uma mentira frente à cidadania, não constitui uma forma de evitar 

a emancipação política, mas é a própria emancipação política; ela 

representa o modo político de se emancipar da religião (Marx, 

2010, p. 42).   

  

 Marx ratificava que, na ordem burguesa, na qual o Estado deslocou a 

crença religiosa para o plano privado, garantindo na esfera pública a liberdade 

religiosa, a religião se manteve mais viva que nunca porque ela consistiu-se 

em espírito da própria sociedade. Ela fundamenta a própria sociedade, sem 

incidir sobre o caráter laico do Estado. Assim,  

 
6 A “Introdução” da obra “Para a Crítica da Filosofia do Direito de Hegel”, escrita posteriormente a esta, 

possui trechos importantíssimos como este que mostra a relação entre religião e a existência de uma 

“consciência invertida do mundo”. Conforme Marx, “[...] o homem faz a religião, a religião não faz o 

homem. E a religião é de fato a autoconsciência e o autossentimento do homem, que ou ainda não 

conquistou a si mesmo ou já se perdeu novamente. Mas o homem não é um ser abstrato, acocorado 

fora do mundo. O homem é o mundo do homem, o Estado, a sociedade. Esse Estado e essa sociedade 

produzem a religião, uma consciência invertida do mundo, porque eles são um mundo invertido. A 

religião é a teoria geral desse mundo [...]. Ela é a realização fantástica da essência humana [...]. Por 

conseguinte, a luta contra a religião é, indiretamente, contra aquele mundo cujo aroma espiritual é a 

religião. [...] Ela é o ópio do povo. A exigência de que abandonem as ilusões acerca de uma condição é 

a exigência de que abandonem uma condição que necessita de ilusões” (Marx, 2016, p. 151). 



25 

 

Na democracia plenamente realizada, a própria consciência 

religiosa e teológica se considera tanto mais religiosa, tanto mais 

teológica, quanto mais aparenta ser destituída de relevância 

política, de propósitos terrenos, quanto mais aparenta ser um 

assunto do espírito avesso ao mundo, expressão da mentalidade 

estreita, produto da arbitrariedade e da fantasia, quanto mais for 

uma vida realmente transcendente (Marx, 2010, p. 45).  

  

 Assim, quanto mais liberdade o homem tiver para professar sua 

religião, sua fé, mais condições terá a religião de exercer seu papel alienador 

em relação à consciência humana. Neste caso, a emancipação política por 

meio da garantia da liberdade religiosa se põe de modo bastante conveniente 

à manutenção da sociedade burguesa. 

 

Não estamos, portanto, dizendo aos judeus, como faz Bauer: vós 

não podeis vos tornar politicamente emancipados sem vos 

emancipar radicalmente do judaísmo. Estamos lhes dizendo, antes: 

pelo fato de poderdes vos emancipar politicamente sem vos 

desvincular completa e irrefutavelmente do judaísmo, a 

emancipação política não é por si a emancipação humana. Se vós, 

judeus, quereis vos emancipar politicamente sem vos emancipar 

em termos humanos, então a parcialidade e a contradição não se 

acham somente em vós, mas também na essência e na categoria 

da emancipação política (Marx, 2010, p. 46).    

 

 Deste modo, ainda que o tema da religião fosse importante no debate 

alemão da época, a crítica de Bauer é limitada porque trata a questão judaica 

somente como uma questão religiosa. Marx vai além e identifica que a 

Alemanha não viveu as revoluções, como a França, apesar de ter assistido e 

teorizado filosoficamente sobre os processos contrarrevolucionários e 

restauradores. Expressa, portanto, uma situação anacrônica em relação a 

outros países europeus. Não bastava mais ser a “consciência teórica” desses 

países e seus respectivos processos históricos, a Alemanha precisava avançar, 

segundo Marx, para além do reconhecimento das liberdades civis e políticas 

expressas na emancipação política. Era preciso construir a emancipação 

humana. No dizer de Bensaïd (2010), “diante desse impasse histórico, a simples 

expansão das liberdades públicas e a ‘verdadeira democracia’ não são mais 

suficientes” (Bensaïd, 2010, p. 15).   



26 

 

 Para Marx, a igualdade civil e política entre os homens (emancipação 

política) presentes no âmbito do Estado é importante, porém limitada, porque 

não elimina a desigualdade em si entre os homens. Essa emancipação política 

deve garantir que todos os homens tenham liberdade de credo, e neste caso, 

os judeus não precisavam renunciar à sua fé; ao contrário.  O Estado moderno, 

cujos principais exemplos estavam na época de Marx nos Estados Unidos e na 

França, não prescindiu da desigualdade real entre os homens.  

 

A emancipação política do judeu, do cristão, do homem religioso 

de modo geral consiste na emancipação do Estado em relação ao 

judaísmo, ao cristianismo, à religião como tal. Na sua forma de 

Estado, no modo apropriado à sua essência, o Estado se emancipa 

da religião, emancipando-se da religião do Estado, isto é, quando 

o Estado não professa nenhuma religião, mas ao contrário, 

professa-se Estado. A emancipação política em relação à religião 

não é a emancipação já efetuada, isenta de contradições, em 

relação à religião, porque a emancipação política ainda não 

constitui o modo já efetuado, isento de contradições, da 

emancipação humana. O limite da emancipação política fica 

evidente de imediato no fato de o Estado conseguir libertar de uma 

limitação sem que o homem realmente fique livre dela, no fato de 

o Estado conseguir ser um Estado livre [...] sem que o homem seja 

um homem livre (Marx, 2010, p. 38). 

  

 Deste modo, enquanto Bauer afirmava que os judeus precisavam 

deixar a fé judaica para serem emancipados, Marx afirmava que, para serem 

emancipados de fato (e não somente politicamente), os judeus não 

precisavam se livrar de sua fé, mas do judaísmo. E o que chamava Marx de 

judaísmo? O judaísmo não é sinônimo de capitalismo, mas é usado como 

necessidade prática. Marx empregava o termo desse jeito, assim como outros 

autores usavam em sua época. E essa necessidade prática foi generalizada 

pelo capitalismo, não pelo judeu7.  

 
7 Conforme Bensaïd (2010): “Para Marx, não se tratava também de explicar o judeu da época pela 

religião, mas de explicar a sobrevivência da religião pelos elementos práticos da vida burguesa da qual 

ela ‘dá um reflexo fantástico’: a tarefa não consistia então em eliminar os judeus como pretendiam os 

defensores de um ‘Marx antissemita’, mas em abolir ‘o judaísmo da sociedade burguesa, que atinge seu 

ponto culminante no sistema monetário’. Embora os judeus pudessem ser politicamente emancipados 

em diferentes Estados, ainda estavam longe de sê-lo ‘no plano humano’” (Bensaïd, 2010, p. 23). 

 



27 

 

 Historicamente, os embriões do que mais tarde se chamou de 

capitalismo comercial iniciaram a perseguição aos judeus, pois estes 

competiam com os interesses dos comerciantes. Foi essa competição que 

promoveu a expulsão dos judeus da Europa em várias épocas: 1240 na 

Inglaterra, 1330 e 1400 na França, 1492 na Alemanha, 1496 em Portugal pela 

Inquisição que expulsou judeus e muçulmanos. O próprio processo de 

consolidação do Estado Moderno também os expulsou. Assim, o termo 

judaísmo é usado como religião da necessidade prática, associação entre 

grupos religiosos e classes sociais que serviu a algum interesse social e 

econômico, Marx se vale deste termo para fazer a crítica ampla e não restrita. 

 Neste sentido, enquanto a Alemanha estava sob o domínio 

napoleônico, os judeus gozaram de alguns benefícios que os emanciparam 

politicamente. No entanto, com o declínio francês a partir do Tratado de 

Viena, a Santa Aliança torna o Estado alemão cristão e retoma dos judeus 

estes direitos brevemente conquistados, como por exemplo, a possibilidade 

de assumir cargos públicos em 1816. Uma onda de movimentos antijudeus 

tomou conta da Alemanha, fazendo com que os judeus retomassem sua luta 

pela emancipação política. O artigo de Bruno Bauer e a resposta de Marx se 

inscreveram neste contexto.  

 Assim, Marx entendia o “progresso” que a laicidade do Estado, visto 

em alguns países, trazia aos judeus, mas não entendia que esta fosse a 

principal questão. Ao contrário, para Marx, o problema está no chamado 

“fetichismo do Estado”, ou seja, no entendimento de que o Estado, por ser um 

ente que arbitra sobre os indivíduos, poderia garantir a liberdade religiosa, 

tornando, deste modo, os judeus emancipados. No entanto, a garantia desta 

liberdade, embora importante historicamente, é insuficiente para a 

emancipação dos homens.  

 Os limites da liberdade burguesa, associados à sua congênere 

igualdade, aparecem em Sobre Questão Judaica bastante claro. A igualdade 

jurídica separa o homem do cidadão, porque, embora o cidadão em si possua 

seus direitos, inclusive o de professar sua fé religiosa, a desigualdade entre os 

homens continua existindo, pois afinal trata-se de uma sociedade de classes. 

A igualdade jurídica não se revela como igualdade de fato, igualdade real, 

apesar de gerar a ilusão de que todos são iguais perante a lei, a única 

dimensão da igualdade que, na ordem burguesa, realmente importa. Os 



28 

 

homens são realmente diferentes, apesar de os cidadãos gozarem 

juridicamente as mesmas garantias. 

 

O Estado anula à sua maneira a diferenciação por nascimento, 

estamento, formação e atividade laboral ao declarar nascimento, 

estamento, formação e atividade laboral como diferenças 

apolíticas, ao proclamar cada membro do povo, sem consideração 

dessas diferenças, como participante igualitário da soberania 

nacional, ao tratar todos os elementos da vida real de um povo a 

partir do ponto de vista do Estado. Não obstante, o Estado permite 

que a propriedade privada, a formação, a atividade laboral atuem 

à maneira delas, isto é, como propriedade privada, como 

formação, como atividade laboral, e tornem efetiva a sua essência 

particular. Longe de anular essas diferenças fáticas, ele existe tão 

somente sob o pressuposto delas [...] (Marx, 2010, p. 40).  

 

 Ou seja, o Estado garante as condições jurídico-políticas para a 

existência de dois homens em um só ser: o homem e o cidadão.   

 

Onde o Estado político atingiu a sua verdadeira forma definitiva, o 

homem leva uma vida dupla não só mentalmente, na consciência, 

mas também na realidade, na vida concreta; ele leva uma vida 

celestial e uma vida terrena, a vida na comunidade política, a qual 

ele se considera um ente comunitário, e a vida na sociedade 

burguesa, na qual ele atua como pessoa particular, encara as 

demais pessoas como meios, degrada a si próprio à condição de 

meio e se torna um joguete na mão de poderes estranhos a ele. A 

relação entre o Estado político e a sociedade burguesa é tão 

espiritualista quanto à relação entre o céu e a terra (Marx, 2010, p. 

40). 

 

 Do mesmo modo, a liberdade do homem burguês é limitada por 

aquela de seu semelhante, considerando que a liberdade de um limita a do 

outro, sendo o seu inibidor. Assim, a ampliação da liberdade do homem 

depende da redução da liberdade do outro, que em situações extremas passa 

a ser seu inimigo. O direito irá dirimir esta disputa a partir do conjunto de 

normas jurídicas construídas historicamente.  

 

A liberdade equivale, portanto, ao direito de fazer e promover tudo 

que não prejudique a nenhum outro homem. O limite dentro do 

qual cada um pode mover-se de modo a não prejudicar o outro é 



29 

 

determinado pela lei, do mesmo modo que o limite entre dois 

terrenos é determinado pelo poste da cerca. Trata-se da liberdade 

do homem como mônada isolada, recolhida dentro de si mesma. 

[...] o direito humano à liberdade não se baseia na vinculação do 

homem com os demais homens, mas, ao contrário, na separação 

entre um homem e outro. Trata-se do direito a essa separação, o 

direito do indivíduo limitado, limitado a si mesmo (Marx, 2010, p. 

49).  

  

 Deste modo, tomando como referência esta concepção de liberdade, 

cada homem vê em seu semelhante a restrição à sua liberdade. Assim, a 

liberdade burguesa não se constrói a partir das relações entre os homens, mas 

da indicação dos limites estabelecidos entre a liberdade de cada um. Por isso, 

o complexo da segurança, articulado ao direito, é tão importante. Conforme 

Marx, 

 

A segurança é o conceito social supremo da sociedade burguesa, 

o conceito da polícia, no sentido de que o conjunto da sociedade 

só existe para garantir a cada um de seus membros a conservação 

de sua pessoa, de seus direitos e de sua propriedade. Nesses 

termos, Hegel chama a sociedade burguesa de ‘Estado de 

emergência e do entendimento’. Através do conceito de 

segurança, a sociedade burguesa se eleva acima do seu egoísmo. 

A segurança é, antes, a asseguração do seu egoísmo (Marx, 2010, 

p. 50).   

 

 Com efeito, Marx identifica claramente em Sobre a Questão Judaica os 

limites da emancipação política expressa nos marcos da igualdade e da 

liberdade burguesas, assim como o direito burguês em si e os direitos 

humanos veiculados pela revolução burguesa. Marx reconhece que na 

sociedade burguesa o conjunto de direitos humanos, baseado no direito 

natural8, não existe para assegurar de fato ao homem um conjunto de 

garantias, mas para ratificar o direito do homem burguês. Na verdade, a 

 
8 No dizer do próprio Marx (2010, p. 53): “A constituição do Estado político e a dissolução da sociedade 

burguesa nos indivíduos independentes - cuja relação é baseada no direito, assim como a relação do 

homem que vivia no estamento e na guilda era baseada no privilégio - se efetiva em um só e mesmo 

ato. O homem, na qualidade de membro da sociedade burguesa, o homem apolítico, necessariamente 

se apresenta então como o homem natural. Os droits de l’homme se apresentam como droits naturels, 

pois a atividade consciente se concentra no ato político. [...] A revolução política decompõe a vida 

burguesa em seus componentes sem revolucionar esses mesmos componentes nem os submeter à 

crítica.” 



30 

 

própria concepção de indivíduo, apesar de um avanço em relação ao Antigo 

Regime, não fortalece a individualidade como uma dimensão do gênero 

humano (do ser genérico), mas o individualismo, que apartado do gênero, 

move-se de forma egoísta e fragmentada em relação à totalidade, 

aprofundando ainda mais a distância social entre os homens. A crítica de Marx 

à concepção burguesa de direitos humanos se põe como uma denúncia a esta 

concepção de indivíduo. Assim, para Marx (2010), 

 

[...] nenhum dos assim chamados direitos humanos transcende o 

homem egoísta, o homem como membro da sociedade burguesa, 

a saber, como indivíduo recolhido ao seu interesse privado e ao 

seu capricho privado e separado da comunidade. Muito longe de 

conceberem o homem como um ente genérico, esses direitos 

deixam transparecer a vida do gênero, a sociedade, antes como 

uma moldura exterior ao indivíduo, como limitação de sua 

autonomia original. O único laço que os une é a necessidade 

natural, a carência e o interesse privado, a conservação de sua 

propriedade e de sua pessoa egoísta (Marx, 2010, p. 50, grifos 

meus). 

  

 Deste modo, apesar de Marx não ser insensível às demandas por 

emancipação política reivindicada pelos judeus, identifica limites que lhes são 

intransponíveis, os quais residem na própria estrutura de classes da sociedade 

burguesa que inviabiliza qualquer tentativa de construção de uma verdadeira 

igualdade, liberdade e até democracia. Portanto, “a emancipação política é a 

redução do homem, por um lado, a membro da sociedade burguesa, a 

indivíduo egoísta independente, e, por outro, a cidadão, a pessoa moral.” 

(Marx, 2010, p.54) Este entendimento está claro na Introdução - Crítica da 

Filosofia do Direito de Hegel9, quando Marx atribui à classe trabalhadora a 

missão revolucionária de transformação da sociedade. Em Sobre a Questão 

 
9 Na Introdução, Marx (2016) questiona a quem cabe a tarefa da emancipação alemã? E ele mesmo 

responde: “[...] na formação de uma classe com grilhões radicais, de uma classe da sociedade civil que 

não seja uma classe da sociedade civil, de um estamento que seja a dissolução de todos os estamentos, 

de uma esfera que possua um caráter universal mediante seus sofrimentos universais e que não 

reivindique nenhum direito particular porque contra ela não se comete uma injustiça particular, mas a 

injustiça por excelência, que já não possa exigir um título histórico, mas apenas o título humano, que 

não se encontre numa oposição unilateral às consequências; mas numa oposição abrangente aos 

pressupostos do sistema político alemão; uma esfera, por fim, que não se pode se emancipar sem se 

emancipar de todas as outras esferas da sociedade e, com isso, sem emancipar todas essas esferas - 

uma esfera que é, numa palavra, a perda total da humanidade e que, portanto, só pode ganhar a si 

mesma por um reganho total do homem. Tal dissolução da sociedade, como um estamento particular, 

é o proletariado” (Marx, 2016, p. 162). 



31 

 

Judaica, o reconhecimento da classe trabalhadora ainda não é efetivamente 

explícito, apesar de já se anunciar a necessidade de superação da cidadania 

abstrata que as concepções de igualdade e liberdade burguesas 

fundamentam para a constituição da emancipação humana. No dizer do 

próprio Marx (2010),  

 

Mas a emancipação humana só estará plenamente realizada 

quando o homem individual real tiver recuperado para si o cidadão 

abstrato e se tornado ente genérico na qualidade de homem 

individual na sua vida empírica, no seu trabalho individual, nas suas 

relações individuais, quando o homem tiver reconhecido e 

organizado suas ‘forces propres’ [forças próprias] como forças 

sociais e, em consequência, não mais separar de si mesmo a força 

social na forma de força política (Marx, 2010, p. 54). 

  

 Assim, Marx reconhece que a emancipação política é um avanço, e 

principalmente que é o único avanço possível na ordem burguesa, ou seja, a 

garantia da igualdade e da liberdade burguesa e tudo que estas significam 

expressam o ponto de máximo que judeus e não-judeus podem alcançar na 

ordem capitalista.  

 

A emancipação política de fato representa um grande progresso; 

não chega a ser a forma definitiva de emancipação humana em 

geral, mas constitui a forma definitiva da emancipação humana na 

ordem mundial vigente até aqui. Que fique claro: estamos falando 

aqui da emancipação real, de emancipação prática (Marx, 2010, p. 

41, grifos meus).  

  

 Além disso, Marx mantém a referência à “verdadeira democracia”, que 

também aparece em Sobre a Questão Judaica como meio para a construção 

da emancipação humana. Conforme Bensaïd (2010), 

 

Não se trata de negar a importância da emancipação política, mas 

de ultrapassar seus resultados conservando-os, de caminhar rumo 

à ‘verdadeira democracia’, que, desde a Crítica da Filosofia do 

Direito de Hegel, faz a ponte entre o liberalismo renano e a 

revolução radical. [...] A ‘verdadeira democracia’ é a ‘autofundação 

continuada’ da política e do social. [...] Associada ao perecimento 

do Estado, a ‘verdadeira democracia’ não seria então o 

‘deflagrador revolucionário de um instante’, ou ‘uma curiosidade 

sem dia seguinte’ na obra de Marx, mas realmente a ‘matriz 



32 

 

antiestatal’ persistente que corre sob os remanejamentos 

conceituais sucessivos (Bensaïd, 2010, p. 87).   

 

1.1.3 O fim da política e do Estado   

 

Data também de 1844 a publicação do artigo de Marx intitulado Glosas 

Críticas Marginais ao artigo “Rei da Prússia e a reforma social”. De um 

prussiano, no qual faz a crítica ao texto de Ruge10 (o prussiano em questão), 

abordando os acontecimentos de uma província alemã chamada Silésia. Nesta 

província, os trabalhadores revoltaram-se contra suas péssimas condições de 

trabalho e baixos salários e este - que pode ser considerado, conforme Tonet 

(2011), como o primeiro ato de revolta dos trabalhadores alemães - tomou 

grande repercussão na Alemanha e fora dela. Na época, o “prussiano” Ruge 

avaliava que tal evento revelava na verdade o baixo grau de desenvolvimento 

do capitalismo em solo alemão se comparado com outros países europeus, 

fazendo com que tanto a burguesia (ainda muito vinculada às práticas feudais 

e aos senhores de terras), quanto o próprio rei não tivessem a real dimensão 

do episódio ocorrido, classificando-o como um incidente local de caráter 

administrativo. Segundo Ruge, os alemães não entendem o teor universal da 

revolta dos trabalhadores porque não dispõem de “intelecto político”.  

 Para Marx, a expressão da revolta apontada por Ruge era 

completamente infundada porque, em países como a Inglaterra e França, 

onde havia a presença deste “intelecto político”, a forma de enfrentamento 

das demandas dos trabalhadores também não alcançou historicamente seu 

caráter universal, ou seja, não trataram e nem reconheceram as necessidades 

e atitudes dos trabalhadores como produto do conjunto de contradições que 

atravessavam a relação entre o capital e o trabalho. É o próprio Marx que 

afirma: 

 

Assim, imediatamente, sem um acordo com as autoridades, 

nenhum governo do mundo tomou medidas a respeito do 

pauperismo. O parlamento inglês chegou até a mandar, a todos os 

países da Europa, comissários para conhecer os diferentes 

remédios administrativos contra o pauperismo. Porém, por mais 

que os Estados tivessem se ocupado do pauperismo, sempre se 

 
10 Arnold Ruge foi um filósofo alemão da época de Marx também vinculado à chamada esquerda 

hegeliana. Junto com Marx, Ruge organizou os Anais Franco-Alemães e depois se distanciou dele por 

divergências políticas, tal como pode ser identificado no artigo referido acima.   



33 

 

ativeram a medidas de administração e de assistência, ou, ainda 

mais, desceram abaixo da administração e da assistência. Pode o 

Estado comportar-se de outra forma? O Estado jamais encontrará 

no “Estado e na organização da sociedade” o fundamento dos 

males sociais, como o “prussiano” exige do seu rei (Marx, 2011, p. 

58). 

 

  Assim, mesmo se fossem portadores de um eventual “intelecto 

político”, não seria possível aos trabalhadores alemães da Silésia reagirem de 

outro modo, assim como não se deveria esperar por parte da burguesia e do 

Estado prussiano que respondessem à revolta dos trabalhadores de outra 

forma.  

 Marx também critica o fato de Ruge caracterizar a revolta dos 

trabalhadores da Silésia como “uma revolução social sem alma política (isto é, 

sem uma visão organizativa do ponto de vista da totalidade)” (Marx, 2011, p. 

76) e a ausência da política limitou o alcance do movimento dos 

trabalhadores. Para Marx, a política não poderia explicar os fenômenos cuja 

causa residia nas bases econômicas fundantes de uma sociedade. Este foi o 

equívoco de Ruge: tomar a política como esfera capaz de explicar por si só os 

fenômenos. A política é parte da totalidade que tem na economia sua base 

prioritária do ponto de vista ontológico. 

 Marx (2011) não nega a política, mas identifica seu papel na luta 

revolucionária. Criticando Ruge, afirma que: 

 

Uma revolução social se situa do ponto de vista da totalidade 

porque - mesmo que aconteça somente em um distrito industrial 

- ela é um protesto do homem contra a vida desumanizada, 

porque parte do ponto de vista do indivíduo singular real, porque 

a comunidade, contra cuja separação o indivíduo reage, é a 

verdadeira comunidade do homem, é a essência humana. Ao 

contrário, a alma política de uma revolução consiste na tendência 

das classes politicamente privadas de influência a superar o seu 

isolamento do Estado e do poder. [...] Toda revolução dissolve a 

velha sociedade; neste sentido, é social. Toda revolução derruba o 

velho poder; neste sentido, é política. [...] A revolução em geral - a 

derrocada do poder existente e a dissolução das velhas relações - 

é um ato político. Por isso, o socialismo não pode efetivar-se sem 

revolução. Ele tem necessidade desse ato político na medida em 

que tem necessidade da destruição e da dissolução. No entanto, 

logo que tenha início a sua atividade organizativa, logo que 



34 

 

apareça o seu próprio objetivo, a sua alma, então o socialismo se 

desembaraça do seu revestimento político (Marx, 2011, p. 76). 

 

 A apreensão da política como uma esfera que compõe a totalidade 

social, mas que não exerce prioridade ontológica é realizada por Marx e 

exposta nas Glosas Críticas, tornando cada vez mais claro para Marx o papel 

que o Estado e a política exercem na sociedade burguesa. A partir desse 

entendimento, torna-se evidente para Marx, ao contrário do debate da época, 

inclusive entre a “esquerda hegeliana”, que o Estado e a política devem ser 

extintos em uma nova ordem societária como a comunista. 

 Tonet (2011) ao analisar a apreensão marxiana sobre o Estado, afirma 

que ela se apresenta a partir de quatro aspectos fundamentais: o primeiro é 

que, para Marx, diferentemente do pensamento liberal, o Estado não resulta 

de um pacto social de um lado; e de outro, não consiste em “princípio superior 

de ordenamento da sociedade civil” (Tonet, 2011, p.20) como em Hegel. Para 

Marx, o Estado surge a partir da existência da sociedade de classes.  

 O segundo aspecto organicamente vinculado ao primeiro é o fato de 

que o Estado, que emerge a partir do antagonismo existente entre as classes 

sociais, exprime os interesses da classe que domina. Deste modo, mesmo que 

este Estado assuma caráter imperial, autocrático, democrático, por assim 

dizer, isto não suprime sua função opressora; ao contrário, a opressão consiste 

em uma essência. 

 O terceiro aspecto ressaltado por Tonet (2011) refere-se à 

impossibilidade de o Estado exterminar de maneira completa e perene o 

sofrimento que atinge os trabalhadores, porque suas raízes repousam no 

modo como a sociedade burguesa se organiza para produzir sua vida 

material. No caso da sociedade burguesa, seu desenvolvimento e perenidade 

se constituem a partir da exploração de uma classe sobre a outra. Somente o 

fim da exploração e das classes sociais poderia incidir decisivamente para a 

emancipação dos homens e, sendo o Estado produto histórico do 

antagonismo das classes, qualquer iniciativa que objetive a eliminação de 

fenômenos como a pobreza, por exemplo, lhe é vedada.  

 Marx não propõe, portanto, o aperfeiçoamento do Estado, mas sua 

extinção, e aqui reside o último aspecto destacado por Tonet (2011). E este 

processo não se explica por um argumento político-ideológico, mas em 

função da própria natureza do Estado e da sua relação com a sociedade civil. 

Ou seja,  



35 

 

Se a sociedade civil é o fundamento do Estado; se ela é atravessada 

pela contradição entre interesses de classes antagônicas; se o 

Estado repousa sobre esta contradição e se sua finalidade precípua 

é reproduzir aquela contradição, então, ao ser transformada 

radicalmente a sociedade civil de forma a que se eliminem as 

classes sociais, a extinção do Estado será uma decorrência natural. 

Se não há exploração, não há necessidade de instrumentos para 

mantê-la (Tonet, 2011, p. 32). 

 

 Deste modo, por serem o Estado e a política constituídos a partir das 

relações sociais de produção - que na ordem burguesa está baseada na 

compra e venda da força de trabalho - estes não serão capazes de promover 

a expansão plena dos homens, isto é, emancipá-los do ponto de vista do 

humano-genérico. Assim, conforme Tonet (2011), 

 

Na medida em que a comunidade política tem a sua matriz 

ontológica na forma capitalista de trabalho, ela é incapaz, por sua 

própria natureza, de permitir a plena realização de todos os 

homens. A conclusão [...] até aqui é que a instauração de uma 

verdadeira comunidade humana tem como conditio sine qua non 

a realização de uma revolução social. Revolução social, aqui, 

significa uma transformação que modifique, a partir da raiz [...] a 

velha ordem social (Tonet, 2011, p. 29). 

 

 Assim, ao apontar os limites da política para a superação da ordem 

societária, Marx também afirma a incompatibilidade da emancipação política 

para a plena expansão dos homens, do mesmo modo como no artigo Sobre 

a Questão Judaica. Segundo Tonet (2011), a emancipação política, 

 

[...] se configurou pela superação da forma de sociabilidade feudal 

na qual o modo de produção fundava uma desigualdade jurídica 

e política explícita entre as classes sociais. Ao contrário, a forma de 

organização das relações de produção na sociedade capitalista, 

cujo núcleo básico é a compra e a venda da força de trabalho, dá 

origem a uma sociedade civil marcada pela divisão entre o público 

e o privado, pela oposição entre os homens entre si, pela 

exploração, pela dominação, pelo egoísmo, pelo afã de poder, 

enfim, por uma fratura ineliminável no seu interior. Por isso mesmo 

exige, para poder reproduzir-se, a instauração da igualdade 

jurídico-política de todos os homens, isto é, sua transformação em 



36 

 

cidadãos. Com isto, porém, não se elimina, antes se consolida a 

desigualdade social (Tonet, 2011, p. 26). 

 

 Comparando do ponto de vista político e econômico a Alemanha com 

França e Inglaterra, Marx argumentava haver uma “incapacidade política e 

econômica” da burguesia alemã em efetuar as transformações políticas e 

econômicas necessárias para a revolução política, de modo que na Alemanha 

a emancipação política deveria ser precedida da revolução social, ou 

emancipação humana (Bianchi, 2007, p. 113). 

 Na Alemanha, a burguesia se mostrava incapaz de romper 

efetivamente com os laços monárquicos, não assumindo, como a burguesia 

francesa o fez, sua missão revolucionária. Desta maneira, a emancipação 

política na Alemanha se mostrava inviável pela ausência de um sujeito 

revolucionário que a conduzisse. Assim, a inoperância política da burguesia 

alemã criava o vácuo que deveria ser ocupado pelos trabalhadores, capaz de 

assumir seu lugar central na revolução social, uma vez que poderia traduzir a 

partir de sua condição de classe os interesses e necessidades universais. 

Diferentemente da burguesia francesa que, ao assumir caráter revolucionário, 

substituiu uma forma de opressão por outra, a classe trabalhadora 

revolucionária superaria toda a opressão.  

 Deste modo, com o artigo Glosas Críticas ao artigo “O Rei da Prússia e 

a reforma social. De um prussiano” está colocada para Marx a impossibilidade 

e a inutilidade da revolução política e democrática (Bianchi, 2007). Ou seja, 

tomando como referência a Alemanha de seu tempo, não poderia Marx 

indicar que, por meio da política e da democracia, os trabalhadores 

almejassem a emancipação; portanto, a emancipação política não se 

constituiria como meio à transformação.  

 Em sua análise sobre a trajetória da apreensão da democracia no 

pensamento de Marx e de Engels, Bianchi (2007) afirma que a colaboração 

entre Marx e Engels se constitui a partir de 1844, porém, como é sabido, 

ambos têm trajetórias muito diferentes. Apesar de terem se aproximado das 

tendências comunistas a partir da influência da filosofia, Engels já era muito 

próximo da experiência política dos trabalhadores por meio do cartismo 

inglês, o que o levava a estabelecer certa identidade entre democracia e 

comunismo. Nas palavras do próprio Engels,  

 



37 

 

A democracia é, atualmente, o comunismo. [...] A democracia se 

converteu em um princípio proletário, em um princípio de massas. 

Pode ser que as massas não tenham uma consciência muito clara 

sobre esse significado, o único adequado, da palavra democracia, 

mas todas abrigam, pelo menos a vaga intuição, de que a 

democracia reside na legitimidade da igualdade social. No cálculo 

das forças comunistas de luta, podemos incluir tranquilamente, as 

massas democráticas (Engels, In: Bianchi, 2007, p. 119). 

 

 Segundo Bianchi (2007), a identificação atribuída por Engels entre a 

democracia e o comunismo, toma esta primeira como uma necessária 

condição à igualdade política. Para Engels, a igualdade política pressupunha 

a realização da igualdade social, somente possível no âmbito do comunismo. 

Com efeito, a democracia defendida por Engels nada tinha a ver com a 

institucionalidade que constitui a concepção liberal-representativa da 

democracia; mas, ao contrário, Engels identificava a democracia como ente 

capaz de assegurar a igualdade.    

 Era claro, entretanto, para Engels a diferença entre a concepção de 

democracia - “a verdadeira democracia” - identificada com o próprio 

comunismo e a democracia liberal, que não assegurava a igualdade e a 

liberdade do homem; ao contrário, transformou o privilégio feudal no 

“privilégio do dinheiro”. “O princípio eleitoral era acompanhado pelo voto 

censitário; a liberdade era reduzida à liberdade ‘perante a lei’ nas condições 

de ‘desigualdade existente’ e o fim da censura transformava-se em um 

privilégio daqueles que tinham dinheiro para vender e comprar o papel 

impresso” (Bianchi, 2007, p. 124). 

 O que, segundo Bianchi (2007), conferia unidade entre a concepção de 

democracia e o comunismo era a adoção de determinada agenda 

programática marcada pela defesa do sufrágio universal. Esta seria o início da 

luta que deveria pôr fim ao Estado. “[...] o sufrágio universal não era a 

superação do Estado e da sociedade civil, mas um momento da luta para 

superação. Desse modo, seria possível pensar a democracia como uma 

premissa do comunismo e não o comunismo em si” (Bianchi, 2007, p. 123).   

 Foi no I Congresso da Liga dos Justos (depois Liga dos Comunistas) em 

1847, que segundo Bianchi (2007), Engels expôs claramente a necessidade de 

se construir a emancipação política como caminho para a emancipação 

humana, sobretudo nos contextos da Alemanha e da França.  



38 

 

A democracia era compreendida como um meio para obter 

medidas posteriores, responsáveis, estas sim, pela supressão da 

propriedade privada e pela emancipação social. A democracia [...] 

era uma premissa do comunismo. Em um país como a Alemanha, 

uma ‘constituição democrática’ simplificaria o conflito de classe e 

tornaria transparente o antagonismo que opunha burguesia e 

proletariado. A democracia era, assim, um meio para a luta 

proletária (Bianchi, 2007, p. 124). 

 

 O Programa da Liga dos Comunistas foi concluído por Marx e Engels 

em 1848, e recebeu o nome de Manifesto do Partido Comunista. Bianchi 

(2007) atenta para algumas pequenas mudanças no texto final do Manifesto 

que indicam que Marx e Engels não propunham aos comunistas a efetivação 

de uma constituição democrática como caminho para o socialismo, mas a 

democracia é indicada de outra forma, isto é, “[...] ao invés de definir como 

primeiro passo da revolução a instauração de uma ‘constituição democrática’, 

o Manifesto afirma que ‘o primeiro passo da revolução proletária será a 

elevação do proletariado à condição de classe dominante, a conquista da 

democracia” (Bianchi, 2007, p. 126). 

 No entanto, no Manifesto, “a democracia, ou seja, a supremacia política 

das classes trabalhadoras, permitiria ‘intervenções despóticas’ no direito de 

propriedade e a expropriação de todo o capital, de modo a concentrar todos 

os instrumentos de produção nas mãos do Estado, do ‘proletariado 

organizado como classe dominante’.” (Bianchi, 20007, p.127) Ou, como afirma 

Netto (1998, p.60), “no Manifesto, o princípio democrático está claramente 

identificado como um princípio proletário”: “Já vimos que o primeiro passo na 

revolução operária é a passagem do proletariado à classe dominante, a 

conquista da democracia pela luta” (Marx; Engels, 1998, p. 29). 

 Assim, apesar da existência de um compromisso programático com a 

democracia expresso no Manifesto do Partido Comunista, Bianchi (2007) em 

sua análise sobre a apreensão da temática democrática por Marx e Engels, 

observa mudanças nos anos seguintes. Conforme Bianchi (2007), 

 

[...] o conceito de democracia desenvolvido por Marx e Engels não 

era unívoco. O termo assumia conotações diferentes em contextos 

diferentes, podendo significar um movimento social, ora sujeito 

deste, ora o sufrágio universal, ora as consequências deste. As 

diferentes conotações podem ser atribuídas ao desenvolvimento 

escasso de uma teoria crítica da democracia por parte de Marx e 



39 

 

Engels. Mas é o resultado, também, das contradições imanentes 

do desenvolvimento político das classes trabalhadoras na primeira 

metade do século XIX. Do ponto de vista da ação política, o que 

unificava esses múltiplos significados era a afirmação feita por 

Engels de que ‘a democracia é, atualmente, o comunismo’, ou pelo 

menos de que ‘os comunistas [...] atuam, no momento, como 

democratas’. Essa identidade, que pressupunha a unidade 

existente entre movimento democrático e movimento comunista, 

cessou de existir em 1848. As revoluções europeias que tiveram 

lugar nesse ano dissolveram essa unidade (Bianchi, 2007, p. 130). 

 

 Deste modo, é importante ter claro quais são os desfechos das 

revoluções na França - a retomada do império mediante o golpe de Louis 

Bonaparte III em 1851 e a Comuna de Paris em 1871 - e a cisão entre 

proletariado e burguesia. Na Alemanha, a situação era diferente, pois a 

burguesia local era aliada a monarquia. Esses acontecimentos desvelam novas 

mediações históricas para a análise de Marx e Engels, assim como sua relação 

com a democracia. O rompimento com a perspectiva social-democrata é claro 

e o fortalecimento da perspectiva socialista também se efetiva. O auge deste 

rompimento se dá a partir da elaboração da Mensagem ao Comitê Central da 

Liga dos Comunistas de 1850 (Bianchi, 2007).  

 Nesta Mensagem, segundo Bianchi (2007), Marx e Engels identificam 

três grupos diferentes que encarnam o movimento democrático alemão da 

época: setores da burguesia que almejavam o fim do feudalismo e do 

absolutismo; grupos vinculados à pequena-burguesia que defendiam a 

criação de um Estado sob bases constitucionais e democráticas; outras frações 

da pequena-burguesia que almejavam a criação de uma República. Era 

notório, entretanto, que os trabalhadores comunistas deveriam manter 

autonomia e independência em face de tais grupos, buscando estabelecer 

alianças apenas com aqueles setores da pequena-burguesia, cujas pautas 

interessassem também os trabalhadores.  

 Deste modo, os escritos de Marx e Engels na Mensagem expressam a 

efetiva ruptura de ambos em relação ao movimento democrático e a 

retomada do tema da revolução permanente como estratégia política para a 

construção do socialismo. Assim, Bianchi (2007) indica que,  

 

O percurso que levou Marx e Engels do Manifest [Manifesto do 

Partido Comunista] de 1848 à Ansprache [Mensagem ao Comitê 

Central da Liga dos Comunistas] de 1850 é homólogo ao que levou 



40 

 

Marx da Reinische Zeitung [Gazeta Renana] de 1843 à Zur 

Judenfrage [Sobre a Questão Judaica] de 1844. A desilusão com a 

burguesia liberal no primeiro caso e com a burguesia e pequeno-

burguesia democrática no segundo conduziu, em ambas as 

ocasiões, à afirmação da revolução permanente [...]. A experiência 

das revoluções de 1848 e 1849 estimulou a crítica da democracia 

como movimento (os democratas) e à cisão com este. Os 

resultados das primeiras eleições com sufrágio universal masculino 

e a instalação dos primeiros parlamentos em base nesse sufrágio, 

por sua vez, são os materiais históricos a partir dos quais 

formularão sua crítica ao ‘cretinismo parlamentar’. O ponto de 

partida da reflexão marx-engelsiana sobre a democracia é uma 

crítica da política sob a forma de uma crítica sobre a democracia 

(Bianchi, 2007, p. 142). 

 

1.2 A Democracia e os marxistas depois de Marx  

 

 No início deste capítulo, destacamos que Marx era um “homem de seu 

tempo”, o que significa que, tomando sempre a história como matéria, Marx 

analisou criticamente os processos sócio-históricos que atravessavam a 

Europa no século XIX, sobretudo aqueles que envolviam a transição dos 

trabalhadores como classe em si e classe para si11, concluindo que os 

acontecimentos ocorridos em meados do século XIX - afirmação do sufrágio 

masculino e a configuração dos parlamentos pós-sufrágio - expressavam os 

limites da democracia burguesa e sua incompatibilidade estratégica para a 

construção de uma sociedade socialista. 

 Ademais, a mensagem proferida por Marx em 1864 por ocasião da 

fundação da AIT (Associação Internacional dos Trabalhadores), apesar de 

reconhecer os ganhos dos trabalhadores, sobretudo aqueles expressos na 

limitação da jornada de trabalho, deixava claro que tais conquistas somente 

se circunscreviam nos limites da ordem burguesa e impunham aos 

trabalhadores a necessidade de que “conquistar poder político tornou-se, 

 
11 Para Marx, as classes sociais se constituem a partir da divisão social do trabalho e da distinção dos 

homens entre proprietários dos meios de produção e não proprietários. No caso do capitalismo, todos 

os homens são identificados juridicamente como proprietários, sendo a burguesia como proprietária 

dos meios de produção e os trabalhadores de sua força de trabalho. A igualdade jurídica mascara a 

desigualdade concreta havida entre as classes sociais. Assim, a “classe em si” transforma-se em “classe 

para si” quando, tomando consciência de sua situação concreta, une-se em torno de um conjunto de 

interesses, agindo “por si mesma” com vistas a transformação revolucionária da sociedade (Marx, 2003). 

 



41 

 

portanto, o grande dever das classes operárias.” (Marx, 2017). No dizer de 

Marx:  

 

[...] a experiência do período de 1848 a 1864 provou fora de 

qualquer dúvida que o trabalho cooperativo — por mais excelente 

que em princípio [seja] e por mais útil que na prática [seja] —, se 

mantido no círculo estreito dos esforços casuais de operários 

privados, nunca conseguirá parar o crescimento em progressão 

geométrica do monopólio, de libertar as massas, nem sequer de 

aliviar perceptivelmente a carga das suas misérias (Marx, 2017. 

Idem).  

  

Assim, para o Marx “maduro”, o tema da democracia se relacionava 

diretamente com a apreensão concreta desta pela ordem burguesa, mais 

precisamente pelo Estado burguês e pelos processos políticos que nele se 

atravessavam no século XIX, os quais podiam revelar ganhos imediatos aos 

trabalhadores, sem, contudo, libertá-los como classe.  

 Contudo, se observarmos a trajetória do tema da democracia no 

campo marxista (contemporâneo ao próprio Marx), identificamos que a 

polêmica quanto ao entendimento da democracia e seu potencial 

emancipatório (ou não) voltou à agenda da esquerda internacional em pelo 

menos dois momentos históricos específicos: durante a II Internacional (final 

do século XIX até a 1ª guerra mundial) e na Europa com a ascensão do 

chamado Eurocomunismo nos anos de 197012. 

 

1.2.1. O debate da democracia no âmbito da II Internacional 

 

 Com a dissolução da I Internacional em 1876 e o falecimento de Marx 

em 1883, funda-se em 1889 a II Internacional baseada nos movimentos dos 

trabalhadores europeus sob forte influência da social-democracia alemã 

(Bottomore, 1988). A II Internacional manteve-se até os primeiros anos do 

 
12 Conforme Motta (2014): “A querela sobre a democracia e o Estado ganhou grande intensidade durante 

a II Internacional, ao mobilizar em torno dessa questão lideranças políticas e intelectuais como Lênin, 

Bernstein, Rosa Luxemburgo e Kautsky. Entretanto, essa discussão atravessou décadas. Nos anos 1970, 

foi travada uma ampla discussão sobre qual a estratégia – revolucionária ou reformista – para o 

socialismo. A questão retornou com vigor a partir da emergência do chamado ‘eurocomunismo’, debate 

que mobilizou, além do intelectual socialista Bobbio (ligado ao Partido Socialista italiano), dirigentes 

políticos como Enrico Berlinguer, Santiago Carrillo, Pietro Ingrao e intelectuais como Rossana Rossanda, 

Christine Buci-Glucksmann, Valentino Gerratana, Giuseppe Vacca, Umberto Cerroni, Henri Weber, 

Étienne Balibar e principalmente Louis Althusser e Nicos Poulantzas” (Motta, 2014, p .20). 



42 

 

século XX, extinguindo-se em 1914 com a explosão da 1ª guerra mundial. Vale 

ressaltar que, dentre os importantes debates realizados no âmbito da II 

Internacional, o envolvimento da classe trabalhadora nesta guerra foi 

amplamente tratado. Rosa Luxemburgo e Lênin apontavam posições 

contrárias à participação dos trabalhadores na guerra por entendê-la como 

resultado do próprio processo imperialista e não expressão somente de 

necessidades nacionalistas. Entendiam, entretanto, que se a guerra ocorresse, 

deveriam os trabalhadores envidar esforços para seu término, aproveitando a 

crise econômica e política engendrada por esta para mobilizar e organizar os 

trabalhadores a fim de derrubarem o capitalismo. A eclosão da guerra e o 

envolvimento dos trabalhadores no conflito extinguiram a II Internacional, mas 

as contradições do processo histórico evidenciaram, por um lado, a afirmação 

da luta dos trabalhadores culminando com a revolução russa em 1917; e, por 

outro, o avanço e a consolidação do capitalismo monopolista com o fim da 1ª 

guerra mundial.  

Entretanto, foi ainda no âmbito da II Internacional que o debate entre 

os revisionistas13, protagonizado por Bernstein, e outros atores, como Lênin e 

Rosa Luxemburgo, realizou-se a partir do questionamento revisionista sobre 

alguns aspectos do pensamento de Marx, sobretudo o potencial 

revolucionário da classe trabalhadora em face ao desenvolvimento do 

capitalismo e da existência da democracia. Enquanto Bernstein entendia que 

a via para o socialismo devia ser pacífica por meio de reformas crescentes, 

acomodando as conquistas dos trabalhadores ao capitalismo e, neste sentido, 

abandonando o objetivo final da revolução socialista que era a total supressão 

do modo de produção capitalista; Lênin e Luxemburgo, apesar de divergentes 

em alguns aspectos (como indicados a seguir), preconizavam a necessidade 

de que a passagem para o socialismo se desse por via revolucionária. 

 

Bernstein, de fato, foi o primeiro intelectual do campo marxista a 

romper explicitamente com a perspectiva da ruptura e da 

revolução. Ao rejeitar a tese de Marx e Engels sobre o colapso do 

capitalismo expresso no Manifesto, Bernstein defende que a única 

forma cabível seria a via parlamentar para a construção de um 

socialismo na base de reformas sociais. E o socialismo pela via 

 
13 Em linhas gerais podemos entender o revisionismo como uma corrente ideológica nascida no interior 

do Partido Social-Democrata Alemão, cujo objetivo era rever os fundamentos da Teoria Social de Marx 

e Engels, sobretudo os escritos de 1848 a 1871 (Bottomore, 1988). 

 



43 

 

“pacífica” pode ser realizado, já que a democracia, para Bernstein, 

possui um valor universal, onde prepondera a decisão majoritária, 

e a defesa das minorias. A democracia, no seu entender, não está 

restrita a algumas classes, ou frações, mas sim difusa no conjunto 

das classes sociais, i.e., tem caráter universal (Motta, 2014, p. 21). 

  

Ou seja, para Bernstein, o desenvolvimento do capitalismo 

demonstrara ser um modo de produção extremamente adaptável em face às 

crises e que, neste processo de rearranjo do capitalismo, os trabalhadores 

obtiveram conquistas, o que desmerecia a constituição de um processo 

revolucionário. Por isso, uma revolução que alterasse completamente as bases 

da sociedade não seria mais necessária, e sim o alargamento progressivo das 

conquistas democráticas. Assim,  

 

Como a luta de classes não faria avançar o desenvolvimento social, 

a colaboração entre as classes se tornaria indispensável. Isso 

significa dizer que o socialismo surgiria de modo gradual com o 

desenvolvimento da industrialização, a ampliação do direito de 

voto e o papel crescente do Estado e dos municípios. Por esse 

motivo, o autor [Bernstein] atribuía grande importância ao 

movimento sindical e às cooperativas de produção e consumo 

(Nicolis, 2006, p. 60). 

  

A questão que se punha de fundo não era outra, senão identificar qual 

era o melhor caminho para o socialismo: o aprofundamento das reformas 

políticas, sociais e econômicas ou o salto em que o processo revolucionário 

rompesse efetiva e indelevelmente com toda a estrutura da sociedade vigente. 

Aqui reside, em linhas gerais, a polêmica entre Bernstein e Luxemburgo 

(Motta, 2014). Ademais, conforme afirma Motta (2014), “Rosa destaca a 

identificação das posições de Bernstein com o liberalismo, na medida em que 

ele abandona o conceito de classes sociais pelo emprego da categoria de 

indivíduos. Há uma clara desistência de Bernstein com relação ao conceito 

central do marxismo, que é o de luta de classes” (Motta, 2014, p. 22). 

 Deste modo, na obra “Reforma Social ou Revolução” de 1898, Rosa 

Luxemburgo analisou o processo de transição do capitalismo para o 

comunismo e o papel do Estado nesse processo. Nesta mesma oportunidade, 

apresentou sua refutação ao revisionismo de Bernstein. Na II Internacional, a 

posição de Luxemburgo saiu vitoriosa, contudo, a Internacional se esvaneceu 

a partir da decisão em relação à participação dos socialistas na Primeira Guerra 



44 

 

Mundial. Tal acontecimento também impôs a Lênin o aprofundamento dos 

estudos sobre a nova fase do capitalismo - o capitalismo monopolista- e o fez 

concluir que, em virtude dos processos econômicos e políticos produzidos por 

esta “fase superior do capitalismo”, que Lênin chamou de “Imperialismo”14, a 

revolução socialista seria, portanto, questão de tempo.  

 Assim, com o fracasso das guerras civis na Europa dos idos do século 

XIX, por um lado; e as contradições postas pelo capitalismo monopolista, por 

outro, apesar da revolução socialista não estar no horizonte político da classe 

trabalhadora, as condições objetivas a colocavam como fundamental e 

urgente. A criação do livro “O Estado e a Revolução” que complementava 

“Imperialismo, fase superior do capitalismo”, mostra o giro do pensamento de 

Lênin em termos estratégicos. Nestes termos, a função do partido agora 

incluía a condução da luta dos trabalhadores para a tomada do Estado 

burguês, por meio do mecanismo da “ditadura do proletariado”, para suprimi-

lo mais adiante. 

 Vale a pena ressaltar que a concepção de democracia aqui aparece na 

sua relação com o termo ditadura. Para Lênin, “[...] a democracia burguesa, 

como qualquer outra forma de Estado, consistia numa forma de dominação 

de classe que precisava ser ‘esmagada’ e substituída pela ditadura do 

proletariado organizada em sovietes.” (Nicolis, 2006, p. 44 grifo meu). Ou nas 

palavras do próprio Lênin (1988). 

 

Assim, pois, em sociedade capitalista, somente há uma democracia 

truncada, miserável, falsificada, uma democracia unicamente para 

os ricos, para a minoria. A ditadura do proletariado, período de 

transição para o comunismo, estabelecerá pela primeira vez uma 

democracia para o povo, para a maioria, paralelamente à repressão 

necessária a uma minoria de exploradores. Somente o comunismo 

consegue realizar uma democracia realmente completa. E quanto 

 
14 No Imperialismo, “[…] as divisões de classe se acirrariam. A exportação de capitais substituiria a 

exportação de mercadorias e o território econômico de todo o mundo seria submetido à exploração 

parasitária dos Estados capitalistas mais poderosos. Ademais, o monopólio econômico entravaria seu 

complemento na uniformidade política e na erosão das liberdades civis. Quanto à sociedade e ao 

Estado, estes seriam subordinados aos interesses do capital financeiro. Esse estágio do capitalismo foi 

definido por Lênin como imperialismo e suas características eram, basicamente, o militarismo, o 

parasitismo, a opressão e a decadência. Por outro lado, o autor considerava que estas profundas 

mudanças na sociedade capitalista haviam concentrado de tal modo a produção em trustes e cartéis e 

o capital nos bancos, que a tarefa de colocar toda a economia sob o controle da propriedade social 

teria se tornado demasiado simplificado e criado uma ‘base completa para o socialismo’, facilitando 

muito a intervenção revolucionária do proletariado” (Nicolis, 2006, p. 42). 



45 

 

mais completa ela for, mais depressa se tornará supérflua e se 

extinguirá por si própria (Lênin, 1988, p. 102). 

 

 Certamente, a concepção de democracia presente no pensamento de 

Lênin nada tem a ver com a concepção liberal, mas desempenharia outro 

papel durante o processo de transição para o socialismo, pois deveria ser 

usada pela classe trabalhadora contra os antigos exploradores - os burgueses: 

 

Democracia para a imensa maioria do povo e repressão pela força, 

isto é, exclusão da democracia para os exploradores, os opressores 

do povo; tal é a modificação pela qual passa a democracia quando 

da transição do capitalismo para o comunismo. É somente no 

comunismo, quando a resistência dos exploradores estiver 

definitivamente quebrada, os capitalistas tiverem desaparecido e 

já não houver classes (isto é, já não houver distinções entre os 

membros da sociedade quanto às suas relações com os meios 

sociais de produção), é somente então que o ‘Estado deixa de 

existir e que se torna possível falar de liberdade’. Então somente se 

tornará possível e será aplicada uma democracia verdadeiramente 

completa, sem nenhuma exceção. Então somente a democracia 

começará a extinguir-se pela simples razão de que, libertos da 

escravatura capitalista, dos horrores,  das selvagerias, dos 

absurdos, das ignomínias sem nome da exploração capitalista, os 

homens habituar-se-ão gradualmente a respeitar as regras 

elementares da vida em sociedade conhecida há séculos, 

reincorporadas durante milênios  em todas as prescrições morais, 

a respeitá-las sem violência, sem coação, sem submissão, sem este 

aparelho especial de coerção que se chama de: Estado (Lênin, 1988, 

p. 101, grifos meus).  

 

 Lênin concebe o Estado como instrumento dos interesses capitalistas 

e, dada sua natureza de classe, no socialismo o Estado não poderia herdar 

nada desta estrutura, ou seja, não poderia ser modificado, adaptado 

internamente. Deste modo, o Estado burguês, apoiado no regime 

democrático expresso na figura do parlamento, também deveria ser 

suprimido, visto que a democracia burguesa trazia risco às lutas da classe 

trabalhadora, tendendo a esvaziá-las, daí o papel estratégico do partido na 

organização e mobilização da classe. Contudo, não seria um partido qualquer, 

mas dotado de certas características na sua organização.  

 



46 

 

[...] Lênin elaborou e defendeu a tese de que o partido deveria 

intervir firmemente para impedir que isso ocorresse. O tipo de 

partido necessário para desempenhar tal tarefa consistia numa 

organização centralizada e disciplinada, dotada de um grupo de 

revolucionários profissionais em tempo integral cuja formação 

teórica e treinamento político viabilizariam ao partido atuar como 

vanguarda do proletariado (Nicolis, 2006, p. 39 grifos meus). 

 

 O papel do partido na organização da classe trabalhadora foi o 

principal aspecto divergente entre Rosa Luxemburgo e Lênin, apesar de 

convergirem em tantos outros15. Para ela, os trabalhadores deveriam criar suas 

próprias estratégias de luta e de confronto com a burguesia, as greves de 

massa seriam um excelente exemplo desta força e da criatividade da classe. 

Divergia, portanto, da condução das massas feita pelas vanguardas de um 

partido. Para Luxemburgo, “o ultracentralismo defendido por Lênin parece-

nos impregnado não mais de um espírito positivo e criador, mas do espírito 

do vigilante noturno. Toda sua preocupação destina-se a controlar a atividade 

do partido, e não a fecundá-la, a restringir o movimento ao invés de 

desenvolvê-lo, a destroçá-lo ao invés de unificá-lo.” (Luxemburgo IN: Nicolis, 

2006, p. 52) 

 Assim, o que Rosa Luxemburgo criticava era a concentração decisória 

em uma pequena executiva que conseguisse dirigir a classe sem a 

participação desta. No dizer de Rosa Luxemburgo, 

 

[O proletariado] tem o dever e a obrigação de tomar 

imediatamente medidas socialistas da maneira mais enérgica, mais 

inexorável, mais dura, por conseguinte, exercer a ditadura, mas a 

ditadura da classe, não de um partido ou de uma claque; ditadura 

da classe, isso significa que ela se exerce no mais amplo espaço 

público, com a participação sem entraves, a mais ativa possível, das 

massas populares, numa democracia sem limites. [...] Certamente, 

nunca fomos idólatras da democracia formal. Também nunca 

 
15 Rosa Luxemburgo e Lênin convergiam nos seguintes aspectos: “A despeito das discordâncias desses 

dois grandes pensadores sobre questões de organização, sua reação comum frente a Revolução Russa 

de 1905 os aproximou, pois, ambos divisaram para aquele país uma revolução burguesa efetivada sob 

a liderança do proletariado. Além disso, outro fato que os aproximou foi sua oposição visceral tanto à 

deflagração da Primeira Grande Guerra como ao apoio ao Partido Social-Democrata Alemão a aquele 

conflito bélico que levaria ao rompimento entre os dois primeiros e Kautsky permeado por críticas 

públicas e duríssimas. A nosso ver, outros pontos comuns entre Lênin e Rosa Luxemburgo são, em sua 

essência, a concepção em torno da necessidade de uma ruptura radical com o capitalismo que teria no 

proletariado o sujeito revolucionário e a importância atribuída ao partido e aos seus intelectuais na 

preparação das massas proletárias para a revolução” (Nicolis, 2006, p. 51). 



47 

 

fomos idólatras do socialismo nem do marxismo. Nunca fomos 

idólatras da democracia formal, só pode significar que sempre 

fizemos distinção entre núcleo social e a forma política da 

democracia burguesa; que sempre desvendamos o áspero núcleo 

da desigualdade e da servidão sociais escondido sob o doce 

invólucro da igualdade e da liberdade formais – não para rejeitá-

las, mas para incitar a classe trabalhadora a não se contentar com 

o invólucro, incitá-la a conquistar o poder político para preenchê-

lo com um conteúdo social novo. A tarefa histórica do proletariado, 

quando toma o poder, consiste em instaurar a democracia 

socialista no lugar da democracia burguesa, e não suprimir toda 

democracia. [...] A democracia socialista começa com a destruição 

da dominação de classe e a construção do socialismo. Ela começa 

no momento da conquista do poder pelo partido socialista. Ela 

nada mais é que a ditadura do proletariado. [...], Mas tal ditadura 

precisa ser obra de classe, não de uma pequena minoria que dirige 

em nome da classe; quer dizer, ela deve, a cada passo, resultar da 

participação ativa das massas, ser imediatamente influenciada por 

elas, ser submetida ao controle público no seu conjunto, emanar 

da formação política crescente das massas populares 

(Luxemburgo, 2011, p. 209). 

 

 Deste modo, diferentemente de Kautsky, cujo entendimento indicava a 

compatibilidade entre socialismo e democracia16 (Motta, 2014, p. 23), 

Luxemburgo entendia a democracia a partir de uma relação dialética com a 

ditadura. Se para Lênin somente por meio da ditadura do proletariado seria 

possível o surgimento de uma “democracia verdadeiramente completa” para 

a maioria da população (isto é, para a classe trabalhadora) e este processo se 

daria através das ações organizadas e centralizadas pelo partido; para Rosa 

 
16 Cabe ressaltar que após a Revolução Russa de 1917 novamente a polêmica da democracia como via 

para o socialismo se recoloca a partir dos escritos de Kautsky: “O texto de Kautsky, A ditadura do 

Proletariado, de 1918, é uma dura crítica aos primeiros momentos da Revolução Russa, e retoma em 

grande medida as posições de Bernstein na defesa da democracia em oposição à ditadura [...]. Há para 

Kautsky uma intensa oposição ao que ele denomina de ‘método democrático’ do ‘método ditatorial’, 

além da avaliação positiva sobre a Comuna de Paris em relação à Revolução Russa. A posição central 

de Kautsky é a de que o socialismo é impensável sem a democracia.” (Motta, 2014, p.23 grifos meus). 

Em oposição a Kautsky, Lênin em O Estado e a Revolução retoma a apreensão de Marx e Engels sobre 

o caráter de classe do Estado, apontando os limites da democracia burguesa e a sua impossibilidade de 

conduzir a classe trabalhadora ao socialismo. Para Lênin, “além de surgir a partir das contradições de 

classe, o Estado é um órgão de dominação de classe e cabe a ele a função repressora sobre as classes 

subalternas. Daí a necessidade de substituir o Estado capitalista pelo Estado de transição, com o escopo 

de extingui-lo, e consequentemente a democracia, já que esta é uma forma de Estado. Não há princípio 

universal de democracia no entender de Lênin apoiado nos textos de Marx e Engels, e isso o coloca 

num campo diametralmente oposto ao de Kautsky” (Motta, 2014, p. 23). 



48 

 

Luxemburgo a construção democrática deveria ser obra da própria classe 

trabalhadora, o que pressupunha mobilização das massas e formação política 

que conseguisse educar e possibilitar que os próprios trabalhadores 

decidissem livremente os caminhos para a construção da sociedade socialista. 

Assim, se democracia consistia em um importante elemento para o 

aprofundamento do processo revolucionário, liberdade era seu ingrediente 

principal. Deste modo,  

 

Em sua análise do processo revolucionário russo, Rosa 

Luxemburgo valorizava a ditadura do proletariado e, ao mesmo 

tempo, reforçava a ideia de que a revolução socialista seria 

indissociável da democracia. Assim, na sua visão, a realização do 

socialismo remetia à vida pública, ao espaço público e, 

consequentemente, à liberdade de pensar e de intervir das massas 

trabalhadoras. Ela sustentava que somente a vontade enérgica do 

partido não seria suficiente para instaurar a nova sociedade. Para 

tanto, seria imprescindível considerar as experiências das massas e 

suas múltiplas formas de organização. Naquele período, a autora 

já alertava para o risco da burocratização resultante da dominação 

de um partido único que conduziria ao enfraquecimento da vida 

pública e à substituição do proletariado pelas instâncias 

burocráticas, o que de fato ocorreria no período stalinista (Nicolis, 

2006, p. 56). 

 

 Por conseguinte, Rosa Luxemburgo não antagonizava reforma e 

revolução, mas entendia ambos os processos a partir de uma unidade 

dialética, na qual cada um teria um peso específico, porém autoimplicados, 

no processo de colapso do capitalismo e ascensão do socialismo. Conforme 

Nicolis (2006), Rosa Luxemburgo 

 

[...] destacava a relevância das reformas para a organização dos 

trabalhadores na sociedade capitalista, e [...], não contrapunha 

reforma à revolução. Todavia, Luxemburgo enfatizava que as 

reformas estavam diretamente relacionadas à necessidade da 

revolução, ou seja, à conquista do poder político pelo proletariado 

e a supressão do trabalho assalariado. Portanto, a revolução social 

era concebida por Luxemburgo como uma ruptura, uma 

transformação radical da sociedade, constituindo um processo 

histórico que se desenvolve pela acumulação de forças 

revolucionárias e as reformas como sínteses de conquistas parciais, 



49 

 

de natureza econômica e/ou política, resultantes da dinâmica da 

luta entre as classes (Nicolis, 2006, p. 61).  

  

 Contudo, cabe ressaltar que Rosa Luxemburgo identificava o caráter 

contraditório das reformas que, se por um lado, poderia facilitar um ambiente 

mais propício à construção da consciência de classe; por outro, poderia 

acomodar a classe trabalhadora em torno dos ganhos obtidos, 

desmobilizando-a politicamente, o que implicaria na obstaculização de uma 

nova ordem social. 

 Em síntese, nos últimos anos do século XIX até as primeiras décadas do 

século XX, a polêmica que se punha no campo marxista girava em torno de 

uma preocupação central: qual seria o melhor caminho para a superação do 

capitalismo e a construção do socialismo. Para responder a esta questão 

encontramos no âmbito da tradição marxista duas propostas - reforma e 

revolução, as quais tratavam de formas particulares a temática da democracia, 

ora ratificando-a a partir dos moldes liberais, ora associando-a à ditadura do 

proletariado. Tais questões ressurgem na agenda da esquerda internacional 

novamente a partir de meados do século XX, sob a perspectiva 

eurocomunista.  

 

1.2.2. A perspectiva eurocomunista e a democracia como via para 

o socialismo17 

 

 A retomada do debate da democracia como estratégia para a 

construção do socialismo reacende no 2º pós-guerra quando se observou a 

ascensão do Estado de Bem-Estar Social e seus sistemas de proteção social, 

possibilitando ganhos reais para a classe trabalhadora, de um lado; e, de 

outro, os acontecimentos que envolveram o próprio campo socialista sob a 

hegemonia russa e após a morte de Stalin, com destaque para a tensa relação 

entre a URSS e a China. Ainda nos anos de 1950, mais precisamente em 1956, 

a realização do XX Congresso do Partido Comunista da União Soviética (PCUS) 

 
17 Parte dos conteúdos aqui expostos foram também apresentados pela equipe do projeto de pesquisa 

composta por Fátima Grave Ortiz (coordenadora do projeto de pesquisa), Adrielle Campelo Campos, 

Julia de Souza Santos Teixeira e Kenia Bianco da Silva Nellis (na qualidade de bolsistas de Iniciação 

Científica) durante a XI Jornada Internacional de Políticas Públicas (JOINPP) realizada na cidade de São 

Luis/MA em setembro de 2023. 



50 

 

revelou os crimes do stalinismo, expondo os claros limites do socialismo 

existente na URSS. Deste modo,    

 

Esse Congresso foi o espaço onde emergiram as insuficiências e 

contradições da primeira experiência socialista no mundo, sendo 

seus principais desdobramentos: a crítica necessária (mas 

insuficiente) do stalinismo; a equivocada identificação das ideias de 

Lênin com a experiência stalinista que contestaria (parcial ou 

totalmente) a tese leninista acerca do caráter de classe da 

democracia; o retorno das polêmicas sobre o significado da 

revolução e da democracia política para as lutas das classes 

trabalhadoras e a adoção do revisionismo/reformismo pela 

maioria dos partidos comunistas ocidentais. Nesse contexto, 

segmentos da esquerda internacional argumentavam que aquela 

grave crise não atingia o projeto socialista na totalidade, mas tão 

somente a experiência stalinista e, desse modo, seria possível 

construir uma alternativa socialista onde se preservassem as 

instituições democráticas, os direitos individuais e políticos, a 

pluralidade dos partidos, o parlamento etc., destacando-se o 

Partido Comunista Italiano (PCI) - nas figuras de Palmiro Togliatti e 

Pietro Ingrao, entre outros - como precursor da ‘via democrática e 

pacífica ao socialismo’ (Nicolis, 2006, p. 35).  

 

 Deste modo, a crítica voltada ao socialismo soviético realizada por 

alguns partidos comunistas como o PCI (Partido Comunista Italiano), o PCF 

(Partido Comunista Francês) e o PCE (Partido Comunista Espanhol), 

principalmente, associava-se à defesa da autonomia dos partidos e à 

identificação da reforma em detrimento da revolução. O debate sobre a via 

democrática como estratégia para o socialismo estava novamente na agenda 

da esquerda internacional nos anos de 1970, a partir da ascensão eleitoral ao 

parlamento de candidatos vinculados ao PCI, criando, assim, o que se 

convencionou chamar de Eurocomunismo. 

 Os partidários do Eurocomunismo defendiam em linhas gerais: i. que a 

transição para o socialismo se desse de forma pacífica e gradual a partir do 

reconhecimento das instituições democráticas burguesas existentes; ii. que a 

transição considerasse as particularidades de cada país; iii. o recurso à 

unipartidarização soviética não deveria ser adotado; iv. o processo de 

transição deveria se dar de modo mais autônomo, desprezando assim a 

hegemonia soviética sobre a orientação dos demais partidos (a experiência da 



51 

 

Tchecoslováquia, conhecida como “Primavera de Praga” em 1968, recebeu 

amplo destaque).  

 Motta (2014) qualifica o Eurocomunismo como um fenômeno que, 

apesar de ser europeu, transbordou as fronteiras daquele continente, 

influenciando países como o Brasil, por exemplo, o que trataremos mais 

adiante, mas principalmente como um termo que abarcou perspectivas 

partidárias e teóricas particularmente diferentes. Motta (2014), apoiado em 

outros autores, afirma que é possível se identificar duas tendências no 

Eurocomunismo - uma à direita e outra à esquerda, como a seguir: 

 

[...] A tendência mais à direita tende a ver a transição democrática 

ao socialismo como gradual a progressiva, baseada numa aliança 

de classes antimonopolista sob a liderança do Partido Comunista, 

sem transformação dos aparatos de Estado, haja vista que os 

concebem enquanto instituições neutras, no fortalecimento do 

parlamento no controle sobre o Estado e a economia, e na 

incorporação dos sindicatos na formulação do planejamento 

econômico. Em suma, vê o socialismo democrático como uma 

longa e vagarosa marcha por meio das instituições da sociedade 

política e civil. Já a posição de esquerda do eurocomunismo tende 

a ver a transição como uma longa série de rupturas, com base 

nacional-popular, numa ampla aliança que envolva tanto os novos 

movimentos sociais como uma união de classes organizada 

pluralmente. Além disso, compromete-se profundamente com as 

transformações dos aparatos estatais como parte do processo 

democrático e a reestruturação do Estado e da economia a partir 

de uma democracia de base, da autogestão e da unificação de um 

fórum parlamentar (Motta, 2014, p. 27). 

 

 Entretanto, de um modo geral, é inconteste se observar que a defesa 

da democracia e do pluralismo político entre os partidos e pensadores 

vinculados a ambas as tendências encontrava expressiva adesão na Europa, 

sobretudo no leste europeu que historicamente sofreu com o burocratismo 

stalinista18. No entanto, a existência de ambas as tendências demonstra 

claramente as contradições internas do Eurocomunismo, apesar de 

 
18 “Participaram desse debate Norberto Bobbio, Pietro Ingrao, Santiago Carrillo, Enrico Berlinguer, 

Valentino Gerratana, Rossana Rossanda, Christine Buci-Glucksmann, Luciano Gruppi, Lucio Lombardo 

Radice, Bernard Edelman, Giacomo Marramao, David Kaisergruber, Claude Lefort, Cornelius Castoriadis, 

entre outros. No entanto, o destaque maior foi o debate interno no marxismo althusseriano entre os 

defensores da ditadura do proletariado, Althusser e Balibar, e o mais consistente defensor do socialismo 

democrático, Nicos Poulantzas” (Motta, 2014, p. 26). 



52 

 

convergirem no entendimento de que era necessário se identificar um 

caminho alternativo ao desenvolvimento do socialismo em países capitalistas 

avançados, daí a necessidade da autonomia para a construção desta via em 

face às diferentes trajetórias sócio-históricas dos países19. Este caminho 

passava necessariamente pela adesão política de amplas parcelas da 

população, o que exigia a preservação do Parlamento (Motta, 2016). 

 Em passagens anteriores, procuramos demonstrar como, no final do 

século XIX e nas primeiras décadas do século XX, pensadores da tradição 

marxista como Lênin e Rosa Luxemburgo, resgatando a concepção da 

ditadura do proletariado, analisaram dialeticamente a relação deste conceito 

com a democracia. Pois bem, este debate retorna à agenda na década de 

1970, mas a partir do total recusa pelos eurocomunistas ao uso da concepção 

“ditadura do proletariado” como recurso de afirmação do socialismo no 

período de transição.    

 Motta (2016) afirma que o Eurocomunismo rompeu com o legado de 

Marx, Engels e Lênin em relação ao entendimento que estes clássicos tinham 

em relação ao Estado, alegando que as condições sócio-históricas vividas por 

estes pensadores eram muito diferentes daquelas em que se encontravam os 

países europeus nos anos de 1970. Por isso, conforme Motta (2016), muitos 

pensadores vinculados ao Eurocomunismo preferiram incorporar categorias 

pertinentes ao acervo gramsciano, sobretudo aquelas que explicavam as 

diferenças entre as sociedades ocidentais e orientais e as necessárias e 

específicas estratégias para construção do socialismo nestes países. 

 Motta (2016), citando o pensador italiano Massimo Salvadori, afirma 

que,  

 

Os partidos eurocomunistas estão orientados à democratização do 

Estado existente, a fazer de um Estado democratizado o 

instrumento para um crescente controle da economia, seja desde 

cima, seja desde baixo com formas de democracia de base. As 

formas de democracia de base não são mais consideradas o 

 
19 Conforme o dirigente do PCI, Berlinguer: “O terreno mais favorável no qual pode e deve se 

desenvolver a luta operária e popular é o terreno da democracia, da defesa e do desenvolvimento de 

todas as liberdades e de todos os institutos democráticos. Chegamos à convicção da validade não 

transitória desta regra pela via histórica, isto é, com base na experiência política vivida pela Itália no 

último meio século. Um país como o nosso, que sofreu a tirania fascista, aprendeu o inestimável valor 

da liberdade e da democracia porque experimentou quão dura se torna a luta e quão turva pode se 

tornar a perspectiva quando é suprimida toda e qualquer garantia democrática, todo e qualquer 

exercício dos direitos de liberdade” (Berlinguer IN: Motta, 2016, p.50 grifos meus). 



53 

 

fundamento revolucionário do contra-poder e da democracia 

proletária, mas como formas de participação no sistema 

democrático estatal pluralístico. O poder socialista não está 

dirigido mais a um processo intensivo de expropriação, mas a se 

tornar um centro de mediação de diferentes partes sociais, 

políticas e ideológicas, submetendo os resultados dessa mediação 

à verificação do consenso no quadro de um sistema político e 

institucional pluralístico. O processo de socialização econômica, 

então, não vem mais considerado fruto da ditadura com relação 

ao confronto entre as partes em luta, mas como fruto de um 

consenso majoritário institucionalizado (Salvadori In: Motta, 2016, 

p. 52).  

 

 Outro aspecto importante sinalizado por Motta (2016) é que os 

eurocomunistas se basearam muito mais no pensamento de Kautsky do que 

em Gramsci20, além de terem incorporado equivocadamente deste último 

várias categorias, como a própria democracia e a hegemonia, por exemplo: 

 

O que podemos afirmar até aqui é que a referência teórico-política 

do eurocomunismo é mais Karl Kautsky que Antonio Gramsci, já 

que o primeiro nega os elementos de continuidade acima citados, 

em particular a necessidade da ditadura do proletariado e atribui 

[...] um caráter universal à democracia; com relação ao partido, 

Kautsky joga todo o peso da luta do partido na disputa 

parlamentar [...]. Os eurocomunistas, embora considerem 

importante a encarnação do partido nas lutas da classe 

trabalhadora e sua organização, acabam concebendo a função do 

partido como organizador e catalizador da força das massas 

 
20 Segundo Salvadori, o Eurocomunismo expresso no PCI incorporou de modo equivocado os conceitos 

de Gramsci: “Para Gramsci democracia era 1) um meio para uma ‘reflexão’ entre iguais políticos (isto é 

entre comunistas) sobre os pressupostos e as modalidades de suas ações; 2) um meio para dirigir forças 

sociais ‘subalternas’; 3) um meio para consentir ao partido revolucionário de recolher as forças 

necessárias para ‘destruir’, com a racionalidade e a persuasão, os falsos ídolos que ainda predominam 

nas consciências dos aliados ‘subalternos’, e, portanto, para criar as bases da ditadura sobre os 

apoiadores ativos do velho mundo. O ‘pluralismo’ de Gramsci (caso ele alguma vez tenha usado esse 

termo) não era certamente o que hoje entende o PCI em relação aos problemas colocados por sua 

inserção nas instituições democrático-republicanas de matriz liberal, onde uma concepção de mundo 

entra em ‘livre concorrência’ com as outras apostando na ‘vitória do melhor’ (...) Para Gramsci a 

hegemonia fica sempre em relação necessária: a) com a ditadura do proletariado; b) com um projeto 

de eversão totalizante das relações de propriedade capitalista; c) com um projeto de unificação social 

global; d) com um projeto de tendencial unificação ideológica e moral do corpo social; e) com uma 

concepção da direção política fundada sobre monopólio do partido-Príncipe.” (Salvadori IN: Motta, 

2016, p.54) Cabe ressaltar que nesta pesquisa não nos debruçamos sobre o pensamento de Gramsci, o 

que permanece em nossa pauta de futuros estudos. 



54 

 

trabalhadoras nas instituições “democráticas” do Estado burguês 

[...] (Motta, 2016, p. 68). 

 

 Ainda no âmbito das críticas ao Eurocomunismo, podemos identificar 

o pensamento de Althusser que manifestou uma posição claramente contrária 

à adesão feita pelo PCF ao Eurocomunismo (Motta, 2014), sobretudo quanto 

à exclusão da categoria “ditadura do proletariado” do programa do partido 

durante o então XXII Congresso. “Althusser, ao criticar essa posição reformista 

do PCF, defendeu, de um lado, o valor científico no marxismo do conceito de 

ditadura do proletariado, e, do outro, a experiência chinesa da Revolução 

Cultural como modelo de transição socialista ao comunismo devido à intensa 

crítica à burocratização do partido revolucionário [...]” (Motta, 2014, p. 29). 

 Althusser concebia o Estado como um instrumento de dominação da 

classe dominante sobre a classe trabalhadora e que conquistá-lo seria uma 

das tarefas centrais da “ditadura do proletariado”. Contudo, a conquista do 

Estado não significava para Althusser reformá-lo, mas a partir da tomada de 

seus aparelhos, suprimi-lo. Portanto, não se tratava, conforme Althusser, de 

democratizar os diversos aparelhos ideológicos do Estado, tornando-os mais 

permeáveis às demandas da classe trabalhadora, mas simplesmente superá-

los. Neste sentido, Althusser era contrário à adoção do programa 

eurocomunista. 

 O referido pensador também se antagonizava com aqueles (ou com a 

tendência eurocomunista à esquerda comentada linhas atrás) que defendiam 

a necessidade de que o processo de tomada dos aparelhos se desse de dentro 

para fora, isto é, a existência das lutas internas nos próprios aparelhos levaria 

à sua supressão. Este foi, inclusive, uma das divergências postas entre os 

pensamentos de Althusser e Poulantzas. Assim,  

 

[...] enquanto Althusser enfatizava as lutas externas aos aparatos 

estatais, Poulantzas defendia a tese da internalização dessas lutas 

sociais nos aparelhos de Estado. Além disso, se para Althusser a 

ditadura do proletariado é um conceito central e estratégico na 

teoria marxista, e significa o próprio socialismo, i.e., a transição 

para o comunismo, Poulantzas, por sua vez, considera que, devido 

ao desenvolvimento teórico e histórico do marxismo, e da sua 

criatividade epistemológica, há transformações e criações, ou 

abandonos, de determinados conceitos, como a ditadura do 

proletariado [...]. (Motta, 2014, p. 38).    



55 

 

 No debate do Eurocomunismo, é possível situar Poulantzas na 

chamada tendência à esquerda, pois entendia a necessidade de supressão do 

Estado, porém o localizava como uma esfera atravessada pela correlação de 

forças, isto é, não como um instrumento de dominação da classe dominante 

sobre a dominada tal como em Althusser. Conforme Motta (2014) para 

Poulantzas,   

 

O Estado capitalista, na acepção relacional de Poulantzas, é 

permeado por fissuras e contradições, atravessadas pelas lutas de 

classes; além disso, a ossatura material do Estado capitalista é 

constituída pela divisão social do trabalho – o que significa dizer 

que as relações de produção estão presentes no Estado, sendo 

reproduzidas por este. O Estado capitalista é, portanto, uma 

condensação material de relações de forças, pois ele mesmo é uma 

arena de lutas, de conflitos entre as classes e os grupos sociais, haja 

vista que nem todas as relações de poder e de conflito são 

redutíveis às classes sociais, ou à contradição entre as relações de 

produção e as forças produtivas [...]. (Motta, 2014, p. 38). 

  

 Assim, Poulantzas não entendia, tal como outros pensadores 

eurocomunistas, que uma eventual reforma do Estado conseguisse assegurar 

um caminho lento, progressivo e gradual para a construção e afirmação do 

socialismo. Na verdade, não defendia a reforma do Estado, mas sua supressão. 

Contudo, este processo não seria mais constituído através da imposição de 

uma “ditadura do proletariado”, mas da participação política das massas 

populares no interior deste Estado. Ou seja, não se tratava para Poulantzas da 

instauração de uma “ditadura do proletariado”, mas de uma democracia de 

massas21, capaz de alterar internamente a correlação de forças vigentes 

visando sua transformação e progressiva supressão.  

 Com efeito, a perspectiva eurocomunista, seja na sua tendência à 

direita ou à esquerda, recolocou na agenda da tradição marxista mais uma 

vez a democracia como caminho para o socialismo, trazendo impactos para a 

esquerda mundial, seja na construção programática dos partidos de esquerda, 

seja no pensamento marxista de um modo geral. Tais impactos chegaram 

também ao Brasil no final dos anos de 1970, reacendendo o debate sobre os 

 
21 Cabe ressaltar que a concepção “democracia de massas” será novamente abordada neste livro como 

matéria principal do projeto de sociedade apresentado no Brasil dos anos de 1980 a partir da chamada 

Estratégia Democrático-Popular. 



56 

 

diversos projetos da esquerda para o país a partir do fim da ditadura civil-

militar e a retomada da democracia.   



57 

 

II 
A Democracia em solo brasileiro e as propostas da 

esquerda 

 

2.1. A difícil afirmação da Democracia na formação sócio-histórica 

brasileira 

 

 A análise da trajetória histórica brasileira demonstra, sem muitos 

esforços, o quanto tem sido árdua a afirmação da democracia por aqui. 

Podemos afirmar até, sem qualquer eufemismo, que tal dificuldade encontra 

raízes no processo de construção do Estado nacional brasileiro e na particular 

processualidade assumida pelo capitalismo que aqui desponta. Assim, é 

inconteste que a análise da formação social, política e econômica brasileira 

nos revela um conjunto de determinações que, incidindo sobre os processos 

acima mencionados, nos dá a clara dimensão de como tratar [e defender] a 

democracia nos é uma tarefa cara e ainda urgente.  

 Assim, partindo do conjunto de tais determinações que fundam nossa 

formação social, podemos identificar a existência de um forte 

conservadorismo que emerge e se adensa com o desenvolvimento da 

sociedade brasileira. Esse conservadorismo é presente e visível nas ideias, mas 

também no comportamento das elites brasileiras e, sobretudo, nas suas 

práticas políticas e econômicas, pautadas no escravismo, na defesa feroz [e 

infelizmente ainda atual] do latifúndio e na produção agroexportadora22. Os 

traços que conformam o perfil desta burguesia brasileira e como estes 

desempenharão papel importante na construção das estratégias políticas da 

esquerda serão mais bem qualificados mais adiante.  

 Por ora, podemos afirmar, baseados em Mazzeo (2015), que o processo 

de emancipação brasileira frente à metrópole portuguesa objetivou muito 

mais a tentativa de assegurar os interesses econômicos desta burguesia 

nascente do que de fato desenvolver o país a partir de bases plenamente 

capitalistas, ainda que se pudessem sentir tentativas de independência de 

 
22 Conforme Mazzeo (2015, p.81), “a descoberta do ouro provocará o desenvolvimento de cidades e o 

surgimento de uma ‘camada média’, de nítido caráter urbano, ainda que em número resumido. Mas é 

a tradicional burguesia agroexportadora, latifundiária e escravista, que se sedimenta como poder, em 

meio às contradições que começam a brotar no bojo da sociedade colonial brasileira [...].” 



58 

 

Portugal por parte de determinados setores da sociedade brasileira, como a 

pequena burguesia urbana, funcionários públicos liberais e camadas médias.  

 Deste modo, o exame da historiografia brasileira demonstra que o 

empenho pela independência brasileira em face da metrópole portuguesa 

somente se constituiu a partir da relativa liberdade comercial obtida com a 

vinda da família real em 1808. A abertura dos portos às nações amigas e os 

ganhos advindos desta iniciativa real fizeram com que a burguesia nascente 

não mais desejasse dividi-los com a metrópole europeia. São esses interesses 

que minam a relação desta com aquela e não outros de corte nacionalista 

e/ou cívico. Ou seja,  

 

Esse é o “móvel” da emancipação política brasileira, conduzida por 

competentes membros dessa burguesia “anômala”, determinada 

muito mais pela crise do sistema colonial mundial e por suas 

consequências imediatas do que por uma proposta de mudanças 

econômico-sociais que visasse um desenvolvimento das forças 

produtivas e das relações de produção em moldes plenamente 

burgueses (Mazzeo, 2015, p. 82). 

 

 Assim, foi a partir da garantia de seus interesses econômicos e políticos 

que as elites brasileiras apoiaram a independência (em 07 de setembro de 

1822) e seu jovem monarca, forjando um perfil de Estado absolutamente 

afinado com seus interesses imediatos e sem nenhuma participação dos 

segmentos populares, constituído “pelo alto”, nos termos de Florestan 

Fernandes. Ou, no dizer de Mazzeo (2015), 

 

A inexistência de condições históricas que direcionassem a uma 

ruptura concreta, de cunho revolucionário, com a estrutura 

socioeconômica colonial, possibilita à burguesia latifundiária que 

assuma o processo da independência e, posteriormente, crie um 

aparelho do Estado, dentro de suas diretrizes ideológicas, com o 

cuidado permanente de afastar quaisquer iniciativas que 

apontassem para o perigo de transformações mais radicais 

(Mazzeo, 2015, p. 83). 

 

 Com efeito, conclui-se que no Brasil a transição da condição colonial 

para a emancipação política não se deu de forma revolucionária, ou a “via 

clássica” como nos Estados Unidos, por exemplo. Neste país, houve um 

confronto direto com a metrópole e a emergência de uma burguesia 



59 

 

autóctone empenhada em construir um capitalismo com bases nacionais. No 

Brasil, o processo de emancipação política em relação a Portugal foi também 

resultado da incompatibilidade do próprio sistema colonial português - 

pautado no mercantilismo - em assegurar a manutenção dos ganhos e 

interesses econômicos da burguesia nascente brasileira.  

 Inserido tardiamente no sistema capitalista internacional, a economia 

portuguesa baseada no mercantilismo determinou o atraso deste país em 

relação ao desenvolvimento do capitalismo europeu, tornando-o cada vez 

mais dependente e subalterno tanto do ponto de vista econômico como 

político da Inglaterra, uma das potências centrais neste processo de 

desenvolvimento capitalista. Mazzeo (2015) ressalta que em uma sociedade 

mercantilista como a portuguesa, “[...] coexistem a mentalidade burguesa e a 

nobre-mercantil, [...] é nessa ambiguidade que encontramos os nexos lógicos 

para explicarmos a não existência de uma burguesia de mentalidade industrial 

forte e hegemônica” (Mazzeo, 2015, p. 88), o que também é observável em 

nossa burguesia nascente. 

 Do mesmo modo, incorporar processos e valores modernos e 

historicamente referendados pelo liberalismo clássico, o que significava 

introduzir no ideário político e econômico e em suas instituições, concepções 

como liberdade, igualdade e democracia, se põe como algo completamente 

contraproducente tanto para a burguesia metropolitana quanto para a local 

e nascente que desejava manter seu poder23. Afirma-se, portanto, em 

Portugal, uma tendência em adequar o liberalismo às necessidades 

mercantilistas, de modo a mantê-las e não superá-las. Interessante observar 

que essa mesma lógica - incorporar o novo para manter o que já existe - 

encontra acolhimento também no Brasil a partir das posturas e ações de 

nossas elites. 

 

Vemos, assim, que tanto em Portugal como no Brasil as ideias 

reformistas surgem como determinação de um processo de 

modernização reformadora de mudanças fundamentais na 

estrutura social e produtiva. Portugueses e luso-brasileiros valem-

 
23 Deste modo, “alterações de caráter revolucionário que pudessem, de alguma forma, pôr em risco a 

base das relações de produção existentes eram temidas tanto pela burguesia metropolitana como pela 

colonial. Para a primeira, seria o rompimento com a estrutura metropolitana do mercantilismo, com uma 

desastrosa consequência de perda do controle colonial, levando a economia do Império à bancarrota 

absoluta; para a burguesia colonial brasileira, seria o fim da estrutura latifundiária e escravista e o fim 

do seu poderio político e econômico no Brasil” (Mazzeo, 2015, p. 90). 



60 

 

se das ‘novas’ teorias adequadoras da ilustração à ‘reação 

conservadora’ que já se delineava na Europa24, indicando a 

transformação do liberalismo revolucionário em liberalismo 

conservador e prenunciando a decomposição do pensamento 

revolucionário burguês (Mazzeo, 2015, p. 90). 

 

 É essa adequação do liberalismo que permite que as elites locais 

conciliem a luta por liberdade econômica, pautada na defesa de uma 

comercialização dos produtos sem a exigência de exclusividade com a 

metrópole, o que implicava a necessidade da Proclamação da Independência 

em 1822, por um lado; com a manutenção do escravismo e do latifúndio, por 

outro. Assim, no dizer de Mazzeo (2015), 

 

Esse liberalismo pouco ideológico, assumido pragmaticamente 

para justificar a diminuição da interferência metropolitana nos 

negócios internos dos ricos fazendeiros, evidenciava a necessidade 

de uma nova estruturação do poder político, sempre tendo em 

conta o cuidado em excluir os outros segmentos componentes da 

estrutura social brasileira (Mazzeo, 2015, p. 93).  

 

 Emancipar-se politicamente de Portugal, mantendo livremente seus 

interesses comerciais e econômicos através da produção agroexportadora, 

com mão de obra escrava e a partir de forte concentração de terras e sem o 

envolvimento e muito menos a participação da população brasileira - foi assim 

que o Brasil deu os primeiros passos em direção ao capitalismo ainda na 

primeira metade do século XIX, processo este que somente se completaria no 

século XX. Esse processo evidencia por que o Brasil não transita efetivamente 

para a condição de um país capitalista por meio de uma revolução burguesa 

clássica, mas daquilo que Coutinho (2005) qualificou como “via prussiana”25. 

 
24 A esse respeito, conforme Mazzeo (2015), “o liberalismo é revolucionário quando a burguesia tem de 

pôr abaixo os entraves feudais que restam para sua plena ascensão. Por outro lado, é refreador do 

processo revolucionário e torna-se conservador, quando esses entraves são eliminados através de 

reformas ‘pelo alto’ e pactos com a antiga nobreza, que se transfigura em ‘burguesia titulada’ ou, ainda, 

com a tomada do poder e a eliminação do que lhe ameaça o poder.” (Mazzeo, 2015, p.99). Esse processo 

de “decomposição do pensamento revolucionário burguês” a que se refere Mazzeo em citação 

supracitada, foi originalmente caracterizado por Lukács (1981), a partir de sua interpretação do próprio 

Marx, como “decadência ideológica” da burguesia.  Ver também a este respeito Lara (2013). 
25 Mazzeo (2015) adverte que ao analisar a formação social brasileira alguns intelectuais como Carlos 

Nelson Coutinho, Luis Werneck Vianna e José Chasin recuperaram a concepção leniniana de “via 

prussiana” para qualificar o particular processo de constituição histórica do capitalismo na Alemanha e 

adaptaram-na à realidade brasileira. “Coutinho e Vianna partem da conceituação leniniana de ‘via 

prussiana’, adaptando esse conceito a situação da formação social brasileira [...]. José Chasin, por sua 



61 

 

 Com relação à concepção de “via prussiana”, cabe ressaltar aqui que,  

 

[...] Lênin denominou de ‘via prussiana’ do desenvolvimento 

burguês, no qual, ao contrário do ocorrido nas formações sociais 

de ‘via clássica’, temos uma burguesia que abandonou a trilha 

histórica da ruptura revolucionária com o feudalismo. [...] a fazenda 

feudal do proprietário de terras se transforma lentamente em uma 

fazenda burguesa. [...] na Alemanha, a passagem do feudalismo ao 

capitalismo se dá lentamente, sem rupturas de caráter 

revolucionário. A revolução burguesa dá lugar à reforma 

modernizadora, onde a nobreza junker se apossa do aparelho de 

Estado, que passa a ser o poderoso coordenador do processo de 

modernização. Nesse sentido, o novo paga um grande e pesado 

tributo ao velho, que se materializa no pacto conciliador que a 

burguesia fixa com a nobreza terratenente (Mazzeo, 2015, p. 97, 

grifos meus). 

  

 Deste modo, no exemplo alemão, o processo de constituição do 

capitalismo, diferentemente dos países que adotaram a “via clássica”, no qual 

“[...] o processo de desenvolvimento liberta o camponês das cadeias da 

servidão feudal [...]” (Mazzeo, 2015, p.98), esta servidão se transformou em 

exploração capitalista. Neste processo, o Estado alemão, sob a orientação 

bismarckiana, precisou tomar para si o controle e o protagonismo do 

desenvolvimento capitalista.  

 No Brasil, percebem-se semelhanças e diferenças em relação ao 

processo alemão de constituição do capitalismo, tornando limitada, conforme 

Mazzeo (2015), a atribuição do conceito de “via prussiana” para o caso 

brasileiro26. Todavia, em relação às semelhanças, é possível destacar a 

concentração da propriedade de terras nas mãos das elites, que também se 

 
vez, também segue a conceituação leniniana de ‘via prussiana’, mas eleva a concreção específica da 

particularidade histórica brasileira, de forma a chegar à noção de ‘via colonial’ do desenvolvimento do 

capitalismo no Brasil. [...] percebemos que limitar a ‘via’ brasileira à situação prussiana é desconsiderar 

o fato concreto de ser colônia, com todos os seus desdobramentos histórico-objetivos. Nesse sentido, 

aproximamo-nos do conceito ‘via colonial’, desenvolvido por Chasin, que revela ao patamar devido à 

concretude do extrato colonial da formação social brasileira” (Mazzeo, 2015, p.102). 
26 Sobre a introdução do conceito da “via prussiana”, Mazzeo (2015) destaca a sua importância para se 

analisar o processo de desenvolvimento do capitalismo no Brasil, apesar de indicar, a partir das análises 

de Chasin, seus limites. “No entanto, apesar de constituir um grande salto, o conceito de via prussiana 

demonstrou-se, em nosso entendimento, insuficiente para que se pudesse balizar de modo mais eficaz 

as complexidades da formação social brasileira, já que foi desenvolvido por Lenin, exatamente para 

avaliar de maneira concreta o processo de uma formação social capitalista situada no campo dos países 

e das burguesias que conseguiram dar o passo decisivo para entrar na era do capital monopolista, com 

projetos e aspirações imperialistas” (Mazzeo, 2015, p.130). 



62 

 

isolam do restante da população para encabeçar as reformas, que sempre 

ocorrem “pelo alto” sem nenhuma participação das massas. Esta burguesia 

nascente, tanto alemã quanto luso-brasileira, herda e incorpora traços 

socioculturais da nobreza europeia. Além disso, observa-se tanto na 

Alemanha quanto no Brasil o desenvolvimento tardio do capitalismo em 

relação aos demais países capitalistas.   

 Já em relação às diferenças, a primeira que determina todas as demais 

diz respeito à própria condição histórica brasileira marcada pela colonização 

e sua relação com a metrópole Portugal. No Brasil, a afirmação do capitalismo 

encontra na escravidão o principal entrave para o florescimento de seu 

suporte político-ideológico fundante, o qual é o liberalismo. Como já afirmado 

em linhas atrás, a escravidão inibiu os traços revolucionários do liberalismo 

em solo brasileiro, limitando-o somente ao seu caráter econômico, expresso 

na defesa do livre comércio. Valores e concepções liberais, tão caras ao 

movimento revolucionário francês, por exemplo, como igualdade, liberdade e 

fraternidade, inexistiram por aqui. No dizer de Mazzeo (2015), “[...] é a 

concretude da estrutura produtiva que desmente, na prática, os princípios 

liberal-revolucionários” (p. 106). 

 No Brasil dos séculos XVIII e XIX, as relações de produção baseadas na 

agricultura e na pecuária com mão-de-obra escrava obstaculizavam a 

existência do capitalismo nos marcos das sociedades europeias e norte-

americana. Deste modo,  

 

[...] se na ‘via prussiana’ o processo conciliador ainda leva sua 

burguesia à autonomia nacional e ao progresso econômico de 

molde ‘capitalista verdadeiro’, na ‘via prussiano-colonial’27, ao 

contrário, a interioridade escravista direciona para a subsunção de 

sua burguesia aos polos centrais do capitalismo e para a 

consolidação de uma economia que se conforma como subsidiária 

à grande produção industrial [...]. (Mazzeo, 2015, p. 107). 

  

 Além disso, observa-se que a criação de instituições liberais promoveu 

historicamente nos países capitalistas o acesso a um conjunto de direitos 

universais (civis, políticos, econômicos); contudo, no Brasil, o próprio 

 
27 Apoiado nas análises de José Chasin, Mazzeo (2015) afirma que “[...] para melhor conceituar o 

processo brasileiro, a noção de ‘via prussiano-colonial’ é a que mais expressa sua geneticidade, porque 

respeita a legalidade histórica de sua condição colonial e, ao mesmo tempo, considera a configuração 

tardia [...] e agrária do processo de acumulação e posterior industrialização do Brasil” (p.105). 



63 

 

universalismo que este acesso, mesmo que em tese (vistos os limites da 

“igualdade jurídica” e liberdade burguesa, conforme Marx, 2010), deve 

garantir, não se verificou (Vieira, 2004). No Brasil, verifica-se uma expressiva 

dificuldade quanto ao acesso a tais direitos, que, quando possível, se dá pela 

via do favor de quem concede a quem solicita - o favor se caracteriza como 

“nossa mediação quase universal”, conforme muito bem salienta Schwarz 

(2005).  

 Tais particularidades - seu passado colonial, o caráter provinciano da 

burguesia nascente, o escravismo, o latifúndio e a incorporação enviesada do 

próprio liberalismo - incidem não somente no processo de objetivação 

capitalista em si, mas na constituição do próprio Estado nacional que aqui 

historicamente se proclama. Como afirma Mazzeo (2015), 

 

Desde a sua formação, o Estado Nacional brasileiro trará em seu 

âmago dois aspectos que comporão sua superestrutura: de um 

lado, elementos ideológicos comuns às formações sociais que 

vivenciaram situações tardias de desenvolvimento capitalista (em 

que se insere Portugal); de outro, aspectos específicos inerentes à 

situação de particularidade escravista e latifundiária (Mazzeo, 2015, 

p. 83). 

  

 Este particular caráter do Estado brasileiro - claro representante dos 

interesses burgueses - se mostra tendencialmente refratário às demandas da 

classe trabalhadora, com forte perfil autocrático e com muita dificuldade de 

empreender um programa político democrático e, em alguns momentos, até 

republicano, dos quais processos como o patrimonialismo e o clientelismo são 

fartos exemplos.  

 No entanto, a presença do fenômeno concebido como 

“bonapartismo”28 no Estado brasileiro é apresentada por Mazzeo (2015) como 

determinação central que fundamenta as origens de seu caráter autocrático. 

Entretanto, o desenvolvimento deste fenômeno atingiu nuances diferentes em 

países europeus como a França e a Alemanha e no Brasil, pois enquanto nos 

primeiros, o bonapartismo consolidou o desenvolvimento burguês a partir do 

fortalecimento do capitalismo sob bases nacionais; no Brasil, o bonapartismo 

 
28 Mazzeo (2015, p.112) salienta que “em sua definição mais geral, o bonapartismo é uma forma de 

governo que surge do caráter contrarrevolucionário da burguesia, nas condições de transformações 

democráticas e de uma revolução democrática. Apresenta-se como um poder ‘imparcial’, por cima das 

contradições de classes.” 



64 

 

contribuiu com a manutenção das estruturas societárias arcaicas pautadas no 

escravismo, no latifúndio, no atraso da economia colonial baseada no modelo 

agroexportador, e com perfil débil da burguesia nascente29. Diante desta 

particularidade brasileira, Mazzeo (2015) afirma a existência de um 

“bonapartismo-colonial” como fenômeno que constitui a autocracia presente 

no Estado e na sociedade brasileira.  

 

O bonapartismo-colonial aparece desse modo, como o elemento 

de consolidação política de uma sociedade extremamente 

autocrática, comandada por uma burguesia débil e subordinada 

aos polos centrais do capitalismo, para a qual a sociedade civil se 

restringe aos que detêm o poder econômico, e as massas 

trabalhadoras constituem a ameaça constante aos seus interesses 

de classe. O bonapartismo-colonial será o articulador de uma 

política de Estado manipuladora e alijadora das massas populares; 

será, enfim, a encarnação e a gênese da autocracia burguesa no 

Brasil (Mazzeo, 2015, p. 113). 

 

 Deste modo, podemos identificar que no Brasil o processo tardio de 

desenvolvimento do capitalismo é impregnado por um conjunto de 

determinações que tem por eixo central sua histórica condição colonial e as 

particularidades políticas, econômicas e sociais que esta [condição] gera e 

amplifica, quais sejam, em linhas gerais: i. a relação econômica e comercial 

inicialmente estabelecida com a metrópole e depois com países centrais do 

capitalismo, baseada na exportação de matérias-primas e agrícolas; ii. a 

postura política débil da nossa burguesia nascente, que resguarda em si traços 

aristocráticos, mais preocupada em garantir o imediatismo de seus interesses 

do que a construção de um projeto de nação sólido e de longo prazo; iii. a 

manutenção do escravismo; iv. a estrutura fundiária baseada no latifúndio, 

cuja propriedade é concentrada; v. inexistência de canais de participação 

popular; vi. a presença de um Estado nacional e autocrático e de toda 

estrutura burocrática constituídos exclusivamente para garantir, legitimar e 

atender os interesses desta burguesia nascente.  

 Portanto, o capitalismo brasileiro, que somente se afirma no século XX, 

se constitui e se particulariza a partir do entrecruzamento e implicação de tais 

 
29Conforme Mazzeo (2015), “[...] a burguesia brasileira cede seu poder econômico para manter seu poder 

político, que, diga-se de passagem, terá sua autonomia nos limites impostos pelas potências industriais 

europeias, agora em processo acelerado rumo ao imperialismo, de cuja cadeia o Brasil será um dos elos 

débeis” (p.113). 



65 

 

determinações. Diante de tal quadro sócio-histórico particular, a esquerda 

brasileira, pautada no acúmulo teórico e político internacional, se debruça 

sobre as possibilidades da revolução brasileira como programática para a 

construção do socialismo no Brasil.      

 

2.2. Os projetos da esquerda brasileira: o projeto nacional-

democrático do PCB e estratégia democrático-popular do PT30 

  

A partir do perfil particular de capitalismo que se consolidou no Brasil 

do século XX, a esquerda brasileira construiu ao longo de sua trajetória dois 

projetos para o desenvolvimento do socialismo: o primeiro, vinculado ao PCB, 

conhecido por nacional-democrático, partia do entendimento de que seria 

necessário o rompimento com características e processos ainda existentes em 

solo brasileiro, como a estrutura fundiária baseada no latifúndio, para que o 

capitalismo realmente florescesse em bases nacionais. Somente assim, com 

um capitalismo capaz de superar as “tarefas em atraso”, seria possível se trilhar 

por via democrática o socialismo.  

 O segundo, muitas décadas depois, já nos idos dos anos de 1970 e 

1980, conhecido como “estratégia democrático-popular”, vinculado ao então 

recém-criado Partido dos Trabalhadores (PT), e após uma longa e difícil 

ditadura civil-militar (1964-1984), baseava-se na defesa do alargamento da 

democracia e dos direitos como exigência para o desenvolvimento de uma 

nova sociedade brasileira. O socialismo seria possível a partir da incorporação 

progressiva das demandas da classe trabalhadora pelo Estado brasileiro, que 

se amplia a estas mediante a pressão política exercida pelos movimentos 

sociais organizados. Conforme Iasi (2017),  

No Brasil, é nítida a existência de dois grandes ciclos. O primeiro 

se refere ao ciclo do PCB ou da estratégia nacional e democrática. 

Pretendia-se enfrentar os “restos feudais” e o imperialismo no 

Brasil – que supostamente travavam o desenvolvimento autônomo 

do capitalismo no país – e, aliando-se à “burguesia nacional”, 

acelerar o desenvolvimento capitalista e criar as bases para uma 

 
30 Parte dos conteúdos deste item foi publicado em coletânea organizada em 2020 pelos professores 

Janete Luzia Leite, Yolanda Guerra e Carlos Eduardo Montaño - Expressões da Ofensiva 

Ultraconservadora na Conjuntura Contemporânea sob o capítulo intitulado “Socialismo e Democracia: 

considerações sobre os projetos nacional-democrático e democrático-popular”. Disponível em  chrome-

extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://editora.ufrj.br/wp-

content/uploads/livros/pdf/CCNC-expressoesdaofensiva.pdf 



66 

 

segunda etapa – a revolução socialista. O ciclo do PT ou da 

estratégia democrática e popular pauta-se no processo de 

alargamento da democracia, compreendido como a ampliação 

progressiva de um conjunto de direitos e de participação política, 

através da pressão dos movimentos sociais e da ocupação dos 

espaços no Estado, que se chocariam contra os interesses de nossa 

classe dominante. É desse choque que emergiria a necessidade do 

socialismo (Iasi, 2017, p. 360). 

 

 Assim, mesmo em tempos históricos diferentes, ambos os projetos - 

nacional-democrático e democrático-popular - da esquerda incorporaram, 

ainda que por caminhos particulares, a democracia como matéria para a 

construção de uma nova sociedade de caráter socialista no Brasil.  

 Contudo, ainda que não seja nosso objetivo nesta pesquisa analisar o 

desfecho histórico de ambas as estratégias, bem como o modo pelo qual 

atualmente a esquerda brasileira encara o desafio de superação do 

capitalismo (considerando ser ainda este o objetivo dos partidos que se 

autointitulam de esquerda), cabe-nos destacar que todo o caldo político-

cultural construído historicamente por tais projetos incidiu decisivamente 

sobre o Serviço Social brasileiro, sobretudo a partir da década de 1970, 

expressando-se em seus princípios ético-políticos.  

  

2.2.1. A Democracia e os Comunistas: o projeto nacional-

democrático do PCB e a crítica de Caio Prado Junior  

  

Capistrano de Abreu, importante historiador brasileiro, reconhecia em 

suas análises sobre o Brasil colonial no início do século XX, a presença de 

traços do feudalismo no nosso sistema de capitanias hereditárias. Já a 

transposição das relações feudais para o Brasil era identificada também pelo 

campo marxista brasileiro nos anos de 1920 e se expressava através das 

relações de trabalho existentes no campo, na presença do latifúndio e do 

poder de mando do latifundiário sobre sua propriedade.  

 Conforme Mazzeo (2015), foi no VI Congresso Mundial da Internacional 

Comunista em 1928, com as teses da presença de “restos feudais” na América 

Latina e no Brasil, que se afirmou a existência do feudalismo para explicar os 

entraves observados no processo de desenvolvimento do capitalismo 

naqueles países.  



67 

 

Assim, classifica-se os países por meio de ‘modelos de desenvolvimento 

histórico’, agrupando-os em blocos: países de alto desenvolvimento, médio 

desenvolvimento e países coloniais e semicoloniais [...]. No caso da América 

Latina e dos países do Oriente, segundo aquelas teses, havia ‘resquícios 

feudais’ que seriam originários do processo de colonização (Mazzeo, 2015, 

p. 120). 

  

 O PCB irá referendar o entendimento afirmado no VI Congresso, 

mantendo-o intocado até os anos de 1960 com o surgimento das teses de 

Caio Prado Junior, que questionam diretamente a teoria do feudalismo e o 

conjunto de táticas e estratégias defendidas então pela direção do Partido.  

 Para o Partido, a apreensão dos elementos feudais era identificada 

principalmente a partir da existência da estrutura fundiária brasileira 

constituída por latifúndios. A luta contra os latifúndios - expressão dos “restos 

feudais” - e o combate ao imperialismo se colocavam como pontos centrais 

para o Partido. O enfrentamento de ambos se colocava como tarefa 

estratégica para os comunistas no processo de construção do socialismo 

nestes países. Sua superação era necessária como uma das etapas para a 

revolução socialista. “No centro dessa visão tático-estratégica - a revolução 

em etapas - colocava-se a tarefa da realização da etapa democrático-

burguesa da revolução, que viria exatamente como resultado da luta 

antifeudal e anti-imperialista” (Mazzeo, 2015, p. 122).  

 Entretanto, Almeida (2003) atenta para o fato de que não se deve “[...] 

confundir o conteúdo democrático desta luta com a existência de uma 

estrutura e uma dinâmica democráticas no interior do partido comunista, bem 

como na relação entre eles e as organizações de massa.” (Almeida, 2003, p. 

87) Ou seja, nos anos de 1930, inserir a democracia na programática do 

partido não significava afirmar, segundo o autor, a existência de mais 

democracia em suas relações internas e com a classe trabalhadora de um 

modo geral.  

 

Grosso modo, a trajetória do PCB na segunda metade dos anos 

1940 pode ser dividida em duas fases principais. A primeira durou 

escassos dois anos (1945-7), os únicos em que o partido teve 

existência legal em todo o período da chamada ‘democracia 

populista’. [...] A linha política adotada pelo PCB nesses dois anos 

privilegiou a aliança com a burguesia nacional. O problema foi que 

nenhuma fração burguesa manifestou qualquer disposição para se 

aproximar dos comunistas (Almeida, 2003, p. 89). 



68 

 

 A segunda fase é marcada pela completa adesão da burguesia 

brasileira aos preceitos da Doutrina Truman já no contexto da Guerra Fria, 

quando o PCB é posto na ilegalidade e seus deputados perdem seus 

mandatos. Na verdade, Almeida (2003) conclui que, nos anos de 1940, a 

direção do PCB, 

 

[...] superestimou a vocação democrática e anti-imperialista da 

burguesia brasileira, ao mesmo tempo em que ignorou as 

alterações que se operavam no plano internacional, com o 

desencadeamento da Guerra Fria e a ruptura dos governos 

burgueses com os partidos comunistas, mesmo onde estes 

possuíam profundos vínculos com as classes populares (Almeida, 

2003, p. 90). 

  

 Nicolis (2006) destaca dois momentos importantes na trajetória do PCB 

que demonstram mudanças de rota do partido em relação ao processo da 

revolução brasileira a partir da publicação de dois documentos basilares: 

Manifesto de agosto de 1950 e a Declaração de março de 1958. 

 Quanto ao Manifesto de agosto de 1950, tratou-se de um documento 

escrito a partir de uma conjuntura marcada pelo governo repressivo de 

Dutra31, a revolução chinesa e as tensões bélicas em torno das potências EUA 

e URSS.  

 Na esfera brasileira, esta conjuntura resulta de um conjunto de 

processos que se localizam a partir do fim do Estado Novo em 1945, quando 

o PCB passa por um período de anistia, se legaliza e assume uma clara posição 

de partido de massas. Durante o período de legalidade, o PCB manteve a 

política de alianças construída anos antes, tendo em vista que entendia que 

segmentos da burguesia - sobretudo a industrial - tomada por espírito 

nacionalista, se somariam à cruzada antiimperialista. Tal posição não ocorreu, 

como já sublinhado anteriormente, e com o governo Dutra (1946) uma nova 

escalada repressiva se constituiu.  

 Deste modo, a legalidade do Partido durou pouquíssimo tempo - de 

1945 a 1947, quando o registro do PCB foi novamente cassado. Ao nível 

internacional, a partir deste período, se observa o rompimento das relações 

 
31 Apesar de eleito, o Governo Dutra (de 1946-1951), “[...] além da repressão ao Partido Comunista, 

prendeu e torturou comunistas, decapitou o movimento sindical mais combativo, intervindo em mais 

de 140 sindicatos, proibiu a Confederação Geral dos Trabalhadores do Brasil e impôs uma pesada 

legislação antigreve” (Almeida, 2003, p. 93). 



69 

 

diplomáticas entre Brasil e URSS, a perda dos mandatos de parlamentares 

comunistas, o recrudescimento e perseguições políticas em relação aos 

militantes, órgãos de comunicação dos partidos comunistas etc. Entre os 

militantes, o sentimento era de ilusão em relação às possibilidades de alianças 

com as forças políticas mais ao centro-direita. Todo este caldo político incide 

e justifica a criação do Manifesto de agosto de 1950. 

 Acusado de esquerdista e sectarista, o Manifesto de agosto expressava 

uma clara virada político-estratégica por parte do partido, em face de tais 

acontecimentos. Propunha a reforma agrária, a luta contra o imperialismo e 

até a luta armada. Apesar dos rumos da conjuntura nacional, o PCB seguia 

uma direção afinada com o PCUS, assim como os demais partidos comunistas 

latino-americanos, substituindo o “reformismo de frente popular” pela 

“retórica revolucionária” (Nicolis, 2006). 

 Conforme Nicolis (2006), o PCB também incorporou uma clara 

influência da revolução chinesa (1949), uma vez que apontava a possibilidade 

de reprodução em solo brasileiro da estratégia e experiência daquele país. Tal 

postura foi bastante questionada inclusive por segmentos do próprio partido, 

que o acusavam de voluntarista e esquerdista e principalmente de 

desconsiderar a conjuntura dos anos de 1950, marcada pela retomada das 

liberdades democráticas. Deste modo, o Manifesto de agosto possui aspectos 

centrais como, 

 

[...] uma fundamentada crítica da política do Estado naquele 

contexto histórico [...] e a convocação de uma Frente de Libertação 

Nacional sem distinção de credo religioso, filosófico ou político 

que excluía somente aqueles segmentos mais reacionários das 

classes e das frações dominantes [...] associados aos interesses do 

imperialismo (Nicolis, 2006, p. 136). 

 

 Além da defesa das diversas liberdades, o Manifesto de agosto revelava 

muitas bandeiras de luta dos movimentos sociais que se fariam presentes anos 

depois, mais precisamente nos anos de 196032.  

 
32 Conforme Almeida (2003), “o item do programa explicitamente dedicado, pelo Manifesto de Agosto, 

às liberdades democráticas era extenso, adequado à realidade da época e preservava a boa tradição 

marxista de defender liberdades muitas vezes consideradas ‘secundárias’, o que conferia ao texto, em 

aparente paradoxo, um caráter antecipatório. Para quem acha que certas reivindicações relativas ao 

‘modo de vida’ e à ‘diferença’ são originárias dos movimentos contestatórios do final dos anos de 1960, 

é importante observar que o Manifesto de Agosto defendia, juntamente com a ‘efetiva liberdade de 

manifestação do pensamento, de imprensa, de reunião, de associação, de organização sindical’ e o 



70 

 

 No entanto, apesar de ter recebido muitas críticas, inclusive de quadros 

do próprio partido, Nicolis (2006) considera que o Manifesto de agosto tinha 

mais acertos do que equívocos, pois, 

 

[...] apresentava uma bem fundamentada crítica da política 

repressiva do Estado nacional, naquele momento, e conclamava a 

constituição de uma Frente Democrática de Libertação Nacional 

sem distinção de credo religioso, filosófico ou político, excluindo 

somente os segmentos politicamente mais reacionários das classes 

dominantes. [...] Além da defesa das liberdades de pensamento, 

imprensa, reunião, associação, organização e o direito de voto para 

os analfabetos, havia um item dedicado explicitamente a outras 

liberdades democráticas, muitas delas consideradas ‘secundárias’, 

direcionadas à abolição das opressões e discriminações de gênero, 

etnia, credo, nacionalidade, etc. Logo, como referido, as 

reivindicações relacionadas ao ‘modo de vida’ e ‘à diferença’, que 

caracterizam os movimentos sociais do final da década de 1960, já 

estavam presentes no Manifesto de agosto (em 1950), sendo 

algumas destas realizáveis no seio da própria sociedade capitalista, 

outras mediante uma luta nacional-revolucionária (Nicolis, 2006, p. 

143). 

 

 Entretanto, segundo Nicolis (2006), dentre os equívocos encontra-se o 

afastamento dos sindicatos por parte dos comunistas, o que criou uma série 

de problemas como o esvaziamento da militância, o fortalecimento dos 

trabalhistas que, aproveitando o afastamento dos comunistas, intensificaram 

seu trabalho de base junto aos trabalhadores. No entanto, Nicolis (2006) 

aponta também que parte dos quadros do PCB resolveu atuar de modo mais 

“autônomo” em relação à cúpula do partido e, a partir dos anos de 1952 e 

1953, revitalizaram sua atuação junto ao espaço sindical, retomando o 

trabalho de base. Esta iniciativa favoreceu tais quadros no processo de 

organização da “greve dos 300 mil” em 1953, assumindo a liderança deste 

movimento.   

 A segunda metade dos anos de 1950 trouxe aos comunistas novas 

inflexões. Internamente, se observa a escalada do governo de Juscelino 

Kubitschek confirmando a incorporação dependente e periférica do Brasil ao 

 
direito de voto para os analfabetos, ‘a abolição de todas as desigualdades econômicas e jurídicas que 

ainda pesam sobre a mulher’; liberdade irrestrita ‘para a prática de todos os cultos’; eliminação ‘de todas 

as discriminações de raças, cor, religião, nacionalidade, etc.’; auxílio e ‘proteção especial aos indígenas, 

defesa de suas terras e estímulo à sua organização livre e autônoma’” (Almeida, 2003, p.93). 



71 

 

sistema capitalista internacional, com a entrada maciça das indústrias pesadas 

e multinacionais. Já no plano internacional, a divulgação do Relatório Kruschev 

em 1956 durante o XX Congresso do PCUS, em que se apresentavam os crimes 

do stalinismo, impactou todos os partidos comunistas mundo afora, gerando 

novas posturas por parte dos partidos locais.   

 No caso brasileiro, o PCB demorou a aceitar o Relatório Kruschev 

(Nicolis, 2006; Almeida, 2003), no entanto,  

 

Em sua autocrítica, o PCB afirmava ter infringido os princípios do 

marxismo ao deixar de avaliar com espírito crítico tudo que 

advinha de Stálin, do PCUS e da União Soviética. Ademais, sugeria 

uma crítica completa ao próprio PCUS que não havia informado ao 

PCB os últimos acontecimentos, mas sim a imprensa burguesa. 

Diante disso, alguns militantes do PCB se insurgiram contra o 

Partido, e suas críticas preconizavam, na prática, a sua dissolução 

[...]. Havia também aqueles que consideravam arriscada uma 

mudança nos rumos do Partido e preconizavam o recuo diante de 

qualquer crítica substancial [...]. Dessas duas posições, prevaleceu 

no seio do PCB, uma corrente disposta a promover uma autocrítica 

profunda concomitante à preservação do Partido (Nicolis, 2006, p. 

146). 

 

 Os signatários desta posição afirmavam também que a questão 

democrática33 deveria ser retomada, indicando uma nova linha política para a 

atuação do partido. A Declaração de março de 1958 foi constituída a partir 

desta intenção. Neste documento, os comunistas entendiam que era possível 

a luta pela democracia como caminho para a consolidação do capitalismo 

sobre bases nacionais e que para este processo se deveria contar com o apoio 

da burguesia nacional.  

 Com relação à aliança dos comunistas com a burguesia, é preciso 

esclarecer que este é um dos pontos centrais do debate e das críticas que o 

PCB recebeu neste período, muitas vindas inclusive de Caio Prado Junior, cujo 

pensamento será mais bem explorado mais adiante. Tal aliança contou, 

 
33 Conforme Nicolis (2006, p.147), “[...] depois do XX Congresso do PCUS de 1956 ocorre uma redefinição 

profunda na concepção dos partidos comunistas ocidentais quanto ao significado dos conceitos de 

revolução e de democracia política para as lutas dos trabalhadores e esta se refletiu sobre a grande 

maioria dos partidos comunistas em todo o mundo, inclusive o PCB. O reconhecimento da diversidade 

e particularidade de situações sócio-históricas nas quais os comunistas deveriam intervir conduziu à 

busca das chamadas ‘vias nacionais ao socialismo’.”   



72 

 

entretanto, com a defesa de um grande quadro do partido à época, cujas 

posições valem ser apresentadas aqui. Trata-se de Nelson Werneck Sodré. 

 Sodré (1978), ao defender a aliança com a burguesia, não a trata de 

forma homogênea, mas reconhece dentro dela clivagens identificadas pela 

pequena burguesia, pela burguesia não submetida diretamente ao 

imperialismo - chamada de “burguesia nacional” - e a grande burguesia 

totalmente vinculada. Ou seja, em linhas gerais, segundo Sodré (1978), a 

burguesia brasileira se classifica em dois grupos: a que se associa ao 

imperialismo e a que resiste a ele. A este segundo, Sodré qualifica como 

“burguesia nacional”, a quem deveria o PCB se aliar. 

 Deste modo, enfatiza também a necessidade de aliança com a 

pequena burguesia. Sodré destaca seu papel na trajetória sócio-histórica 

brasileira desde o século XVIII:  

 

[...] ela já era importante na segunda metade do século XVIII, desde 

o advento da mineração aurífera; teve destacado papel nas 

conjuras e rebeliões, desde os fins daquele século, e 

particularmente no século XIX; recebeu, divulgou e defendeu os 

ideais burgueses, antes que a burguesia surgisse no palco 

brasileiro, colhendo nas fontes originárias europeias aquelas ideias; 

participou das transformações políticas dos fins do século XIX, a 

Abolição e a república; manteve-se sempre em plano destacado 

nos movimentos que sacudiram o país no século XX, o Tenentismo, 

a Revolução de 1930, já como o aguerrido destacamento 

vanguardeiro da burguesia; vem tendo participação ativa e às 

vezes até preponderante nos movimentos mais recentes, inclusive, 

aqueles de caráter revolucionário (Sodré, 1978, p. 234). 

  

Sodré (1978) defende que o processo da revolução brasileira precisa 

antes conquistar certos avanços democráticos e, para isso, era necessário a 

constituição de uma ampla frente de apoio político, na qual se contava com a 

pequena burguesia. 

 

Não é de surpreender, finalmente, o considerável peso que a 

pequena burguesia, por força de condições objetivas, tem na 

composição das forças participantes da Revolução Brasileira. Trata-

se de um dado que a realidade oferece e que se torna 

desnecessário qualificar. Essa simples constatação invalida o 

conceito pejorativo tradicional que tende a desqualificar sua 

contribuição. Esta é muito importante, sem qualquer dúvida: não 



73 

 

por acaso, alguns de seus setores específicos - militares, clero, 

estudantes - desempenham papel de evidência, influem 

consideravelmente nos processos políticos em nosso país. A sua 

massa, numerosa, ativa, heterogênea, tem decidido, pela tendência 

que assume, acontecimentos importantes; a intelectualidade, nela 

recrutada, desempenha função eminente no processo da 

Revolução Brasileira (Sodré, 1978, p. 241). 

  

 Com efeito, a valorização da democracia e das alianças mais amplas 

com setores da burguesia passou a ser interpretada pelos comunistas como 

sendo a via particular brasileira a ser seguida para trilhar o socialismo no Brasil, 

o que também aconteceu em outros países como a Itália e a França. 

Importante dizer que anos depois - mais precisamente nos anos de 1970 - 

esta estratégia se evidencia novamente no chamado Eurocomunismo, cuja 

influência foi notadamente sentida no pensamento e escritos de alguns 

intelectuais brasileiros como Carlos Nelson Coutinho, que trataremos mais 

adiante.   

 A opção da via democrática como estratégia para a consolidação do 

socialismo no Brasil se punha necessária para o enfrentamento do 

imperialismo, combatendo os “restos feudais” ainda existentes no Brasil, daí a 

necessidade de se romper com a estrutura agrária vigente no país. Além disso, 

a via democrática possibilitaria a construção sólida das tarefas necessárias 

para um caminho prévio para o socialismo, que se daria “por etapas”. Assim,  

 

O programa nacional-democrático que sustentava a proposta de 

uma frente nacionalista contra o imperialismo deveria ser 

associado a um conjunto de reformas de estrutura ou “reformas 

de base”, com destaque para a reforma agrária, além de um 

redirecionamento geral das políticas públicas, da política 

econômica e política externa (Nicolis, 2006, p. 148). 

 

 Ou nos termos de Sodré (1978), 

 

A caracterização como democrática e nacional do tipo a que 

pertence a Revolução Brasileira significa que se trata de enfrentar 

o imperialismo, para a libertação econômica e política, de enfrentar 

o latifúndio, para liberar as forças produtivas e possibilitar a 

ampliação da área democrática. E significa, pois, que se trata, não 

de introduzir alterações socialistas, mas de ampliar relações 

capitalistas onde elas são ainda desconhecidas ou repelidas. A 



74 

 

equiparação desse tipo ao primeiro é que leva à suposição de que 

essa ampliação de relações capitalistas terá, como coroamento 

fatal, admitindo a priori, o reforçamento da burguesia, conferindo-

lhe na correlação das forças de classe, aquele primado que lhe 

permitiu auferir a maioria das vantagens de sua revolução clássica 

(Sodré, 1978, p. 247). 

  

É claro que a afirmação deste programa não podia se dar sem tensões, 

pois, de um lado, alguns comunistas defendiam que era necessário que, em 

primeiro lugar, algumas tarefas da revolução burguesa se colocassem como 

condição precedente para o socialismo - o flagrante na defesa de Nelson 

Werneck Sodré - e, para isso, era necessária a aliança com setores da 

burguesia (a chamada burguesia nacional); outros afirmavam que os esforços 

não deveriam ser feitos no fortalecimento deste tipo de aliança, mas naquela 

que envolvia os operários e o campesinato. Este tensionamento não 

conseguiu caminhar em direção a um consenso, mas ao contrário, ao dissenso 

que gerou internamente fraturas, como anos mais tarde a criação do PC do B 

e de outras organizações como a POLOP e a AP. 

 Em linhas gerais, a Declaração de março de 1958 defendia a adesão à 

“teoria da revolução por etapas”, em que primeiro seria necessário a 

realização de uma revolução nacional, democrática e antiimperialista para 

depois, e a partir das conquistas desta, se construir a revolução socialista. 

Também reconhecia o desenvolvimento do capitalismo no Brasil, mas uma 

vez considerando que este não se encontrava concluído, defendia serem 

necessárias reformas de base, capazes de garantir as condições para uma 

revolução nacional e democrática por meios pacíficos.  

 Nicolis (2006) conclui que, 

 

Apesar de seus problemas, como as teses sobre a existência de uma 

burguesia nacional antiimperialista, o ‘espírito democrático’ das Forças 

Armadas, o feudalismo no passado histórico do Brasil e as consequentes 

‘sobrevivências feudais’ na contemporaneidade, a Declaração de março 

continha um elemento acertado e fecundo - a indicação das lutas pelas 

reformas de estrutura ou reformas de base que tornaram viável a 

mobilização e aglutinação de um grande conjunto de forças sociais entre 

1963 e 1964 (Nicolis, 2006, p. 149). 

 



75 

 

 É a partir das posições da Declaração de Março que se observa o apoio 

ao governo JK34, pois considerava o modelo de desenvolvimento industrial 

uma necessidade para a classe trabalhadora. Além disso, por defender a via 

pacífica, o PCB considerava importante a realização de eleições e o apoio às 

candidaturas nacionalistas e democráticas. 

 Deste modo, as resoluções do V Congresso do PCB em 1960, que 

endossavam as posições da Declaração de março de 1958, expressaram, 

segundo Segatto (2003), a necessidade de uma revolução “democrática 

burguesa de novo tipo”, ou mais explicitamente:  

 

[...] seria um empreendimento a ser executado por uma frente 

única nacionalista e democrática (composta por proletariado, 

trabalhadores rurais, pequena-burguesia, burguesia nacional), na 

qual a classe operária, organizada e dirigida por sua vanguarda (o 

partido), deveria deter a hegemonia. Efetuada esta etapa, possível 

pela ‘via pacífica’ - de ‘aproximação às metas revolucionárias’ - o 

caminho do socialismo estaria aberto; impunha-se a avaliar se era 

conveniente ou não ativar ou moderar o processo em direção à 

ruptura final, à tomada do poder estatal, por meio de uma 

intervenção súbita (Segatto, 2003, p. 127). 

 

 Contudo, Segatto (2003) adverte que, submetido ao movimento do 

real, este projeto político também passou por ajustes que, em linhas gerais, 

apontavam a necessidade de se construir um conjunto de reformas de base35 

capazes de reestruturar o país, sobretudo sua estrutura agrária, mas também 

eleitoral, administrativa, fiscal, dentre outras. A reforma agrária seria uma das 

suas principais reformas. 

 
34 Almeida (2003) critica claramente o apoio que o PCB conferiu ao governo de JK, pois considera que 

“apoiou em nome da democracia, um governo que começou, transcorreu e findou no interior de um 

regime que interditava o voto do analfabeto [...]. Um governo que nada fez para democratizar a 

estrutura sindical herdada do Estado Novo; que promoveu um intenso desenvolvimento capitalista 

industrial apelando com sucesso, para uma extraordinária (e bem sucedida) participação do capital 

imperialista oriundo de diversos países, dos Estados Unidos ao Japão, passando pela Europa Ocidental; 

um governo cujo presidente, ao receber ainda enquanto candidato, o apoio dos comunistas, deixou 

claro que jamais proporia a legalização do PCB; um governo, enfim, que não moveria uma palha em 

favor da reforma agrária” (Almeida, 2003, p.105). 
35 Segatto (2003) nos lembra que “as ‘reformas de base’, por sua vez, eram elemento fundamental de 

acumulação de forças para o desencadeamento da revolução. Ou seja, ‘a luta pelas reformas de base 

constituiu um meio para acelerar a acumulação de forças e aproximar a realização dos objetivos 

revolucionários’ [...]. Reforma e revolução estavam, assim, indissoluvelmente ligadas: uma provocaria - 

e isso era inevitável - a outra” (Segatto, 2003, p.129). 



76 

 

  No entanto, o V Congresso do PCB em 1960 consistiu, sobretudo, em 

espaço de disputas e fortes tensões internas. No dizer de Mazzeo (2015), “[...] 

nesse congresso aparecem dois tipos de divergências com o núcleo 

hegemônico do Comitê Central do partido. As que tinham como centro a 

condução prático-política do PCB [...] e uma de fundo teórico-interpretativa, 

representada pelas formulações analíticas de Caio Prado Júnior.” (Mazzeo, 

2015, p. 123) 

 No caso das divergências quanto à direção prático-política do Partido, 

o desfecho ocorreu em 1962 com a criação do PC do B por João Amazonas, 

Maurício Grabois e Pedro Pomar. Quanto à crítica caiopradiana, nos importa 

melhor esmiuçá-la a seguir. 

 

2.2.2 A posição crítica de Caio Prado Júnior 

 

 Caio Prado Júnior filiou-se ao PCB em 1931, participando ativamente 

do partido, tendo sido vice-presidente da Aliança Nacional Libertadora (ANL). 

Em 1935, foi preso por participar dos levantes da ANL. Após dois anos de 

prisão, exilou-se por mais dois anos, retornando ao Brasil em 1939. Em 1947, 

foi eleito deputado estadual por São Paulo e cassado em 1948, quando o 

partido voltou à ilegalidade. A partir daí, desenvolveu sua produção intelectual 

e dedicou-se a pensar o país sempre a partir da teoria social de Marx, 

tornando-se um dos grandes intérpretes do Brasil. Em 1966, publicou A 

Revolução Brasileira, quando trata diretamente as problemáticas postas pelo 

PCB a partir do seu projeto nacional-democrático. 

 O pensamento de Caio Prado Júnior parte do pressuposto de que a 

chave de interpretação para se entender a condição particular e histórica do 

Brasil situa-se no seu processo de colonização, no qual o Brasil assumiu a 

posição de colônia agroexportadora para abastecimento do mercado 

europeu de matérias-primas. Foi, portanto, o sentido da colonização que 

explica por que o Brasil manteve esta condição em face ao mercado mundial 

para além da Proclamação da Independência. Assim, “para Caio Prado, o 

passado colonial se mostraria um traço permanente da sociedade brasileira. 

Ou seja, o Brasil não teria ainda rompido com aquela situação, apesar das 

mudanças observadas no país desde o referido período [...]” (Corsi, 2003, p. 

139). Ou seja, mesmo a presença da indústria e o deslocamento de boa parte 

da população do campo para os centros urbanos não teriam suprimido do 



77 

 

Brasil seus traços coloniais. O seu “estatuto colonial inconcluso” colocava o 

Brasil e suas elites em posição expressivamente subalterna em relação aos 

países imperialistas. 

 

A situação de dependência e subordinação orgânica e funcional da 

economia brasileira com relação ao conjunto internacional de que 

participa, é um fato que se prende às raízes da formação do país 

[...]. Economia de exportação, constituída para o fim de fornecer 

gêneros alimentícios e matérias-primas tropicais aos países e 

populações das regiões temperadas da Europa e mais tarde 

também da América, ela se organizará e funcionará em ligação 

íntima e estreita dependência do comércio ultramarino em função 

do qual se formou e desenvolveu. Será essencialmente uma 

economia colonial, no sentido mais preciso, em oposição ao que 

denominaríamos de economia “nacional”, que seria a organização 

da população em função das necessidades próprias da população 

que dela participa. Esta é a circunstância principal que tornará o 

Brasil tão vulnerável à penetração do capital financeiro 

internacional quando o capitalismo chega a esta fase de 

desenvolvimento. O país far-se-á imediata e como que 

automaticamente, sem resistência alguma, em fácil campo para 

suas operações (Prado Junior, 1974, p. 270).  

 

  Deste modo, apesar de entender que a economia brasileira participa 

do sistema econômico imperialista subalternamente36, não partilha da tese 

dos “restos feudais”, assim como não acredita na existência de uma “burguesia 

nacional” capaz de se unir aos comunistas em torno de um projeto nacional. 

Do mesmo modo, a “tese das etapas” também se mostra absolutamente 

estranha para Caio Prado Júnior (1966). Assim, é sobre tais pilares que 

sustentam o projeto nacional-democrático que Prado Junior (1966) diverge 

duramente. Na verdade, Caio Prado Júnior (1966) afirma que muitas posições 

que o PCB tomou para si foram produto de um claro dogmatismo, que 

simplesmente trasladava a estratégia socialista de países europeus para países 

latinos, como o Brasil. Ou, nas próprias palavras de Caio Prado Júnior (1966), 

 
36 Conforme Caio Prado Júnior, “o Brasil, como os demais povos de sua categoria, não conta senão 

como massa inerte de manobra, não é senão parcela insignificante num todo imenso em que se dilui e 

desaparece. A sua vida econômica não é função de fatores internos, de interesses e necessidades da 

população que nele habita; mas de contingências da luta de monopólios e grupos financeiros 

internacionais concorrentes. O que conta nele são os braços que podem ser mobilizados para o 

trabalho, as possibilidades naturais que seu solo encerra, o consumidor potencial que nele existe [...]” 

(Prado Junior, 1974, p. 279). 



78 

 

as posições do PCB são fruto da “[...] longa fase de acentuado dogmatismo 

que imperou em todo pensamento marxista, como fruto dos graves erros do 

stalinismo. Dogmatismo esse que, em países culturalmente imaturos como o 

Brasil, teria necessariamente muito ampliado, como teve de fato, suas nefastas 

consequências.” (Prado Júnior, 1966, p.35) 

 Caio Prado Júnior (1966) denuncia que os teóricos da revolução 

brasileira, ao invés de considerarem e partirem da análise das particularidades 

da própria economia e política brasileira - o que o obrigaria a retomar 

criticamente os processos que constituíram a colonização brasileira e que 

determinações a partir daí desenharam o lugar e papel do Brasil no sistema 

imperialista - entenderam ser mais pertinente adotar um, 

 

[...] esquema teórico abstrato, admitido a priori e sem indagação 

prévia acerca da aplicabilidade desse esquema à realidade 

brasileira. Segundo esse esquema, a humanidade em geral e cada 

país em particular - o Brasil naturalmente aí incluído - haveria 

necessariamente que passar mediante estados ou estágios 

sucessivos, de que as etapas a considerar, e anteriores ao 

socialismo, seriam o feudalismo e o capitalismo. Noutras palavras, 

a evolução histórica se realizaria invariavelmente através daquelas 

etapas, até dar afinal no socialismo (Prado Júnior, 1966, p. 38).   

 

 A “teoria das etapas” parte do pressuposto de que há uma teleologia 

na história, que segue invariável e linearmente as diversas etapas do 

feudalismo ao socialismo, passando pelo capitalismo. Esse progresso histórico 

levaria naturalmente ao socialismo, visto que o capitalismo entraria em 

colapso em face de suas próprias contradições internas. Como afirma o 

próprio Caio Prado Júnior (1966), “a ideia de que a evolução histórica da 

humanidade se realiza mediante etapas invariáveis e predeterminadas é 

inteiramente estranha a Marx, Engels e demais clássicos” (Prado Júnior, 1966, 

p. 39). 

Para sustentar a “teoria das etapas”, era preciso se defender também 

que o Brasil tinha passado pelo feudalismo e que estes “restos feudais” se 

afirmavam de vários modos, conforme já indicado linhas atrás, sobretudo pela 

existência dos latifúndios. Deste modo, sem identificar as particularidades 

sócio-históricas dos países da América Latina, como a existência de população 

indígena, a direção do PCB continuou entendendo a necessidade de se 

suprimir os “restos feudais”. Caio Prado Júnior (1966) é categórico ao afirmar 



79 

 

que não há que se falar da existência de “restos feudais” no Brasil, até porque 

o regime de “parceria” apontado por muitos como um traço que caracterizaria 

a presença deste passado feudal é um argumento completamente 

inadequado. Segundo ele, o pagamento feito ao trabalhador com produtos 

in natura e não com dinheiro se assemelha muito mais ao “salariado” do que 

às relações servis existentes no medievo. Além disso, outros exemplos de 

relações de trabalho existentes no Brasil, como o “barracão” e o “cambão”37 

também não retratam as relações feudais, mas estão assentadas no 

escravismo. Ou seja, “é a escravidão, em que o Brasil se formou, e que apenas 

duas gerações passadas ainda conheceram, é isso que se prolonga até hoje à 

margem da lei e imprimindo seu cunho anacrônico nas relações de trabalho 

de boa parte do campo brasileiro” (Prado Júnior, 1966, p. 57). 

 Caio Prado Júnior (1966) analisa as relações econômicas feudais 

presentes na Europa ainda medieval e na Rússia czarista e afirma que a 

economia nestes casos era baseada em uma “exploração parcelária”, na qual 

uma classe dominante, majoritariamente de origem aristocrática, explora os 

camponeses. Assim,  

 

Essa classe privilegiada e dominante explora a massa camponesa 

e se apropria do sobreproduto do seu trabalho, por meio dos 

privilégios que lhe são assegurados pelo regime social e político 

vigente e que se configuram e realizam sob a forma de relações 

de dependência e subordinação pessoal do camponês. Este último 

é o efetivo ocupante e explorador da terra, o empresário da 

produção [...] mesmo quando não proprietário. [...] A exploração 

de sua força de trabalho pelo senhor feudal se faz pelos privilégios 

de que este último se acha revestido e que lhe asseguram direitos 

a que correspondem obrigações pessoais do camponês e servo, 

como sejam a prestação de gêneros ou da força de trabalho - a 

chamada “corveia”. Com a progressiva desintegração da ordem 

feudal, o senhor feudal se transforma no simples grande 

proprietário (Prado Júnior, 1966, p. 58).   

 

 
37 “Assim a instituição do chamado ‘barracão’ (fornecimento de gêneros aos trabalhadores pelo 

proprietário ou seus prepostos em regra a preços extorsivos); o ‘cambão’ (prestação de serviços 

gratuitos em troca do direito de ocupação e utilização da terra, sistema esse ocorrente, sobretudo no 

Nordeste), bem como outras formas intensivas de exploração do trabalho, tudo isso, todavia, nada tem 

de ‘feudal’ ou ‘semifeudal’, no sentido próprio da expressão, e não naquele que se vulgarizou por força 

da própria teoria que lhe deu essa qualificação” (Prado Júnior, 1966, p.56). 



80 

 

 Deste modo, Caio Prado Júnior (1966) atenta para o fato de que, no 

caso europeu, foi a partir de tais relações - entre senhores e servos - que as 

lutas se colocaram historicamente, porém apenas conseguem se aprofundar 

com o advento do capitalismo, uma vez que se unem aos interesses 

burgueses.  

 A repartição do feudo em pequenas propriedades rurais consistiu na 

tentativa de abolição dos privilégios dos senhores, por um lado; e, por outro, 

na possibilidade do livre desenvolvimento econômico do camponês, 

transformado agora em produtor capitalista38. Caio Prado Júnior (1966) atenta 

para o fato de que “é dentro desse quadro e em conjuntura como essa [...] 

que se situa a reforma agrária como parte e elemento integrante da revolução 

democrático-burguesa. Nada há, como logo se vê, que justifique a 

transposição de tal situação e conjuntura para as condições do Brasil.” (Prado 

Júnior, 1966, p. 60) 

 Assim, não é possível, conforme análise caiopradiana, afirmar que a 

concentração de terras ainda existente no Brasil por meio dos latifúndios, é 

produto do nosso passado “feudal” e que esta estrutura fundiária represente 

em si os chamados “restos feudais”, pois, 

 

A grande propriedade rural brasileira tem origem histórica 

diferente, e se constituiu na base da exploração comercial em larga 

escala, isso é, não parcelária, realizada com o braço escravo 

introduzido conjuntamente com essa exploração, e por ela e para 

ela. [...] Essa circunstância originária e característica do latifúndio 

feudal não tem paralelo no Brasil, nem podia ter ocorrido neste 

território praticamente deserto ou muito raramente povoado que 

era o nosso ao se realizar a descoberta e a colonização (Prado 

Júnior, 1966, p. 61).  

 

 Caio Prado Júnior (1966) critica claramente as análises feitas pelo PCB, 

baseadas nas teses dos “restos feudais” e “das etapas”, as quais constituíam 

os pontos basilares do projeto comunista, no qual, para a construção do 

 
38 Prado Júnior (1966) observa as diferenças entre o camponês, fosse ele livre ou servo, e o trabalhador 

rural brasileiro “[...] enquanto o camponês se acha economicamente ligado e associado à terra de forma 

direta, a ligação econômica do trabalhador empregado na grande exploração com a terra se faz indireta 

e em função da mesma grande exploração de cujo sistema econômico-produtivo ele não participa 

senão a título de simples força de trabalho, e não de ocupante propriamente e explorador direto da 

terra como se dá com o camponês” (Prado Júnior, 1966, p.66). 



81 

 

socialismo, seria necessário que o Brasil realizasse sua revolução burguesa. 

Nas palavras do próprio Caio Prado Júnior (1966), 

 

Como vimos, o erro dessa teoria provém, em última análise, do 

sistema e do quadro geral em que ela se acha colocada, a saber, 

na suposição de que a conjuntura atual do processo histórico-

social brasileiro reflete a transição de uma fase feudal ou 

semifeudal para a democracia burguesa e o capitalismo [...] e que 

se trata de promover e realizar revolucionariamente, na superação 

dos restos semifeudais que ainda se incluem, como remanescentes 

do passado, na situação e conjunturas vigentes. Daí a ideia da 

revolução democrático-burguesa, agrária e antifeudal (Prado 

Júnior, 1966, p. 95). 

 

 Para a realização deste programa nacional-democrático, era necessária 

a afirmação de alianças com vários setores da sociedade, dentre eles a 

chamada “burguesia nacional” nos termos de Sodré (1978), como já afirmado 

linhas atrás. Esta aliança era constituída a partir de uma determinada estrutura 

de classes sociais e segmentos de classe existentes concebida pelos 

comunistas, conforme analisa Caio Prado Júnior (1966): “[...] os latifundiários, 

réplica no Brasil dos senhores feudais da Rússia tzarista ou dos países 

asiáticos; uma burguesia retrógada ligada a tais latifundiários, e aliados, com 

estes últimos, ao imperialismo; e, finalmente, um setor progressista da 

burguesia e eventual aliado do campesinato e do operariado na revolução 

democrático-burguesa, a chamada ‘burguesia nacional’.” (Prado Júnior, 1966, 

p.105) Caio Prado Júnior (1966) afirma que esta estrutura de classes tal como 

foi indicado pelos comunistas não possuía qualquer correspondência com a 

realidade brasileira. 

 Deste modo, divergindo frontalmente da qualificação feita pelos 

comunistas de que há dois grupos diferentes que se aliam aos interesses 

imperialistas - os latifundiários e a “burguesia retrógrada”, Caio Prado Júnior 

(1966) afirma que essa distinção não tem qualquer pertinência, visto que, 

 

Todos esses grupos que constituem no Brasil, em conjunto, a classe 

econômica, financeira, social e politicamente dominante, se 

compõem da mesma categoria de indivíduos, sejam suas 

atividades urbanas ou rurais. Os interesses desses indivíduos se 

diferenciam naturalmente no que respeita especificamente seus 

negócios particulares, bem como em função de seu nível 



82 

 

financeiro. Mas não tem posição de classe ou categoria social 

distinta, isto é, não se situam diferentemente dentro das relações 

de produção e muito menos, está visto, em frente à lei e às relações 

jurídicas. São todos homens de negócio, burgueses e capitalistas 

[...]. Não há nada que se assemelhe no Brasil no status especial dos 

proprietários ou senhores de terra da Europa pré-capitalista ou da 

Ásia (Prado Júnior, 1966, p. 106). 

  

 Interessante observar que Florestan Fernandes39 (2003) também 

discorda de que haja grandes diferenças entre os burgueses, apesar das suas 

distintas áreas de atuação. “A composição das classes possuidoras e 

dominantes alterou-se continuamente, mantendo-se, porém, uma 

mentalidade de elite dirigente organicamente senhorial e colonial.” 

(Fernandes, 2003, p. 124) 

 Caio Prado Júnior (1966) também discorda sobre a existência de uma 

“burguesia nacional” que poderia ser em potencial aliada dos propósitos da 

revolução brasileira. Os comunistas entendiam que determinados setores da 

burguesia brasileira assumiriam uma postura anti-imperialista e que, portanto, 

havia dois grupos distintos de burgueses: um aliado e associado aos interesses 

imperialistas e outro em posição distinta.   

 Caio Prado Júnior (1966), analisando a atividade industrial brasileira, 

afirma que não era possível se afirmar que há algum segmento industrial 

completamente autóctone no Brasil. Ao contrário, há uma profunda 

interpenetração dos diversos setores da indústria nacional com as 

multinacionais, de modo que os interesses econômicos se complementam. A 

chegada das multinacionais pôs novas demandas de produção para uma rede 

de outras empresas menores, como, por exemplo, a indústria automobilística 

e a de autopeças, por isso, seria impensável a existência de duas burguesias 

com interesses diferentes, pois seus negócios estão autoimplicados. Não 

 
39 Embora Florestan Fernandes não tenha sido quadro orgânico do PCB tal como Caio Prado Júnior, o 

pensamento do pensador marxista brasileiro converge em muitos aspectos com a análise caiopradiana. 

“Primeiro, ambos rejeitam com vigor todo tipo de contemporização com o status quo, pois estão 

absolutamente convictos de que os problemas fundamentais do povo brasileiro não serão resolvidos se 

não houver uma ruptura radical com as estruturas sociais responsáveis pela perpetuação das gritantes 

desigualdades sociais [...]. Segundo, Caio Prado e Florestan Fernandes rechaçam a noção [...] de que 

existiria uma burguesia nacional, com interesses antagônicos ao imperialismo, capaz de liderar as 

transformações sociais decorrentes da revolução democrática e da revolução nacional. Por fim, os dois 

autores insistem que as forças populares devem superar a tutela burguesa e adotar uma linha política 

autônoma [...], o que coloca a consolidação da unidade de classe entre operários e camponeses como 

tarefa prioritária das forças de esquerda” (Sampaio; Sampaio Júnior, 2003, p. 8).  

 



83 

 

haveria, portanto, uma burguesia que pudesse ser entendida como “nacional”. 

Neste sentido, Caio Prado Júnior (1966) refuta a aliança comunista com a 

burguesia [mesmo sendo a “burguesia nacional”] como estratégia para o 

desenvolvimento da revolução brasileira. 

 Assim, segundo Mazzeo (2015), “[...] a crítica caiopradiana ataca o 

aspecto central da política do Partido Comunista, isto é, o caráter da revolução 

brasileira. Na visão cariopradiana, o elemento basilar da política dos 

comunistas deveria estar nucleado pelo proletariado e não subordinado à 

pretensa burguesia nacional.” (Mazzeo, 2015, p.124) Caberia, segundo ele, ao 

Partido trabalhar pela mobilização e organização da classe trabalhadora para 

que ela pudesse conduzir o processo de aliança com outros segmentos da 

sociedade.  

 Cabe ressaltar que também Florestan Fernandes (2003) afirmava a 

incapacidade da burguesia brasileira em realizar aqui a revolução brasileira 

que deveria ocorrer pelas mãos da classe trabalhadora. Conforme Fernandes 

(2003), “as classes burguesas não se propõem as tarefas históricas 

construtivas, que estão na base das duas revoluções, a nacional e a 

democrática; e as classes trabalhadoras têm de definir por si próprias o eixo 

de uma revolução burguesa que a própria burguesia não pode levar até o 

fundo e até o fim [...]” (Fernandes, 2003, p.60). Ou seja, no caso de países 

periféricos como o Brasil, “transformações desencadeadas em outras 

sociedades capitalistas avançadas [...] a partir de iniciativas das classes altas ou 

das classes médias burguesas, nelas[neles] terão de transcorrer a partir de 

iniciativas das classes despossuídas e trabalhadoras [...]” (Fernandes, 2003, p. 

58, grifo meu). 

   Para Caio Prado Júnior (1966), os equívocos da teoria da revolução 

brasileira fundamentaram caminhos prático-políticos também complicados 

para a esquerda brasileira, o que trouxe prejuízos profundos para a luta 

brasileira em direção à construção do socialismo no Brasil40. No dizer de Caio 

Prado Junior (1966),  

 
40 Ou seja, como o foco dos comunistas era combater os “restos feudais”, pois apenas assim era possível 

se enfrentar o Imperialismo, a direção do Partido não se deteve em acompanhar e atuar junto aos 

projetos que à época tratavam a legislação trabalhista dos trabalhadores rurais, por exemplo. No dizer 

de Caio Prado Júnior: “[...] tudo isso não teria a rigor maior importância se não fossem as graves 

consequências de ordem prática e política a que fatalmente conduz, como tem realmente conduzido 

uma tamanha falta de acertadas e claras perspectivas teóricas. A ação revolucionária se torna vacilante 

e insegura, não se fixando em objetivos precisos e bem definidos. Daí a ausência de suficiente 

acentuação e estímulo daquelas forças e situações em que se localizam as contradições essenciais e 



84 

 

Observarei apenas aqui, para concluir, que tanto quanto a 

deformada visão da economia e das relações de produção e classe 

no campo brasileiro [...], a ideia de uma ‘burguesia nacional’ 

progressista e contrária ao imperialismo por sua posição específica 

de classe, causou à linha política da esquerda os mais graves 

danos. Foi ela certamente um dos fatores que contribuíram para 

levar as esquerdas por caminhos errados e cheios de ilusões que 

deram no desastre de abril de 1964. É sem dúvida em boa parte 

porque iludida com a falsa convicção, derivada daquela ideia, de 

que estava politicamente em jogo a luta anti-imperialista (como 

antifeudal também) de amplos setores pseudo-burgueses 

nacionalistas, que as esquerdas brasileiras se envolveram na 

aventura janguista de tão triste desfecho41 (Prado Júnior, 1966, p. 

112).     

 

  Com efeito, como comunista, Caio Prado Júnior não discordava da 

necessidade de revolução brasileira, ou seja, reconhecia que algumas tarefas 

historicamente realizadas naqueles países que viveram a revolução burguesa, 

eram imponderáveis e precisavam ser concluídas no Brasil. Portanto, superar 

a estrutura fundiária existente no Brasil, pautada no latifúndio, por exemplo, 

era inegável; porém, era fundamental que os caminhos para tanto fossem 

outros, precisamente a partir de uma aliança com os trabalhadores, tal como 

indicado linhas acima. Deste modo, a análise de Corsi (2003) é bastante 

conclusiva: 

 

Caio Prado, nesse contexto, propunha como saída para o Brasil um 

desenvolvimento em bases nacionais. Nesse ponto, se aproximaria 

daqueles que defendiam a revolução democrático-burguesa, mas 

sem acreditar em burguesia nacionalista e na necessidade de 

 
fundamentais presentes no campo brasileiro, e onde, portanto, se encontram os pontos nevrálgicos do 

processo revolucionário em curso. A saber, a luta reivindicatória dos trabalhadores rurais por melhores 

condições de trabalho e emprego” (Prado Júnior, 1966, p.89). 
41 Caio Prado Júnior teceu à época forte crítica ao posicionamento do PCB em apoiar o governo Jânio 

Quadros e João Goulart, tal como no trecho a seguir: “Muitos, na verdade quase toda a esquerda 

brasileira, interpretaram aquele período malfadado como de ascenso e avanço revolucionário. Mas de 

fato ele de nada mais serviu que para preparar o golpe de abril e o encastelamento no poder das mais 

retrógradas forças a justificativa de que necessitavam - o alarme provocado pela desordem 

administrativa, implantada à sombra da inépcia governamental, aproveitada e explorada por agitação 

estéril sem nenhuma penetração no sentimento popular e, estimulada no mais das vezes por interesses 

subalternos e mesquinhas ambições pessoais. É isso que permitiu a reação encobrir seus verdadeiros 

propósitos, e iludir boa parte da opinião pública, com o pretexto da salvação do país do caos que 

parecia iminente” (Prado Júnior, 1966, p.22). 

 



85 

 

superar os restos feudais, pois o país de há muito já era capitalista. 

Fiel ao marxismo e buscando apreender as especificidades 

históricas do desenvolvimento capitalista no Brasil, considerava 

que não seria correto deduzir, a priori, o caráter da revolução 

brasileira a partir de qualquer esquema teórico preconcebido. O 

seu caráter só poderia ser apreendido a partir da análise concreta 

da realidade brasileira. Como socialista, acreditava que a revolução 

brasileira levaria o país para o socialismo. (Corsi, 2003, p. 151) 

 

 

   A esquerda brasileira continuou buscando um caminho para a 

construção do socialismo no Brasil. No caso de Caio Prado Júnior - quadro 

importante e histórico do PCB - apesar de críticas ao projeto nacional-

democrático proposto por este Partido, suas análises apontavam para a 

necessidade de construção da via socialista a partir de nossas próprias 

possibilidades históricas, ou seja, sem a importação de modelos. A revolução 

brasileira deveria ter um caráter eminentemente nacional e a classe 

trabalhadora seu principal protagonista.  

 Neste sentido, alguns autores vão mais além e afirmam que “seu 

programa da revolução brasileira se mantém nos marcos de um caráter 

nacional e antecipa elementos importantes da Estratégia Democrática e 

Popular e do ciclo estratégico que se segue.” (Martins, et alii, 2014, p.362). 

 

2.2.3 Expressões do Eurocomunismo no Brasil: Carlos Nelson 

Coutinho e a tese da democracia como valor universal 

 

 A temática da democracia tem sido alvo de polêmicas e objeto de 

intensos debates dentro da esquerda mundial e brasileira, os quais, além de 

discutirem seu significado político e histórico, também a identificavam de um 

modo ou de outro como uma via estratégica para a construção do socialismo. 

A democracia consistiu, portanto, em uma determinação basilar presente no 

projeto nacional-democrático do PCB e já nos idos da década de 1980 no 

projeto político do Partido dos Trabalhadores (PT) conhecido como Estratégia 

Democrático-Popular.  

 Mas a apreensão da democracia e o debate que ela inspirou, além de 

retratar uma polêmica histórica no campo do marxismo tal como já abordado 

neste livro, animou no caso brasileiro o confronto, conforme Saes (1998), de 

duas teses sobre a democracia durante a conjuntura do período de 1974-1980: 



86 

 

a primeira delas é a tese da democracia como valor universal e a segunda 

parte do pressuposto que a democracia responde às necessidades burguesas. 

 Saes (1998) problematiza ambas as teses, pois entende que se apoiam 

em uma problemática comum e equivocada: “[...] ou a democracia 

corresponde aos objetivos, intenções e finalidades do proletariado (primeira 

tese), ou ela corresponde aos objetivos, intenções e finalidades da burguesia 

(segunda tese)” (Saes, 1998, p. 153). 

 Conforme Saes (1998), é inegável que as revoluções, consideradas pelo 

autor como “democráticas”, contaram com a participação das classes 

dominadas ao longo da história, as quais se juntavam a tais processos em 

busca de igualdade. Contudo, Saes (1998) identifica diferenças entre o 

proletariado e as demais classes dominadas em tempos históricos diferentes 

- os escravos, servos e artesãos. Para estes últimos, se buscar igualdade era a 

finalidade, o que pressupunha o acesso à terra e à riqueza dela oriunda. Já 

com a classe trabalhadora contemporânea é diferente. No caso dos 

trabalhadores contemporâneos,  

 

É [São] movido[s] pela aspiração - comum a todas as classes 

exploradas - a uma distribuição igualitária da riqueza social que o 

proletariado reivindica melhores salários, melhor alojamento, 

melhores condições de vida, etc. Não se trata aqui da aspiração à 

repartição igualitária dos meios de produção (instrumentos de 

produção, terra); tal aspiração, própria às classes sociais ligadas à 

pequena propriedade e à pequena produção (camponeses, 

artesãos, pequenos comerciantes), não pode se desenvolver numa 

classe de produtores diretos integrados a um processo de trabalho 

altamente socializado: a classe operária. Não podendo esperar por 

uma reapropriação individual de parte da fábrica e da maquinaria, 

o operário pode, no entanto, aspirar a uma igualdade de 

consumidor, isto é, a que todos tenham igual acesso, enquanto 

consumidores, à riqueza socialmente produzida (Saes, 1998, p. 156, 

grifos meus). 

 

 Assim, de forma diferente, no caso dos trabalhadores do século XIX, a 

luta pela igualdade, embora tenha potencializado a formação de uma 

consciência pré-revolucionária, não resultou exatamente naquilo que esta 

classe almejava, pois, segundo Saes (1998), 

 



87 

 

As massas populares lutam, no século XIX, sob o impulso da 

ideologia da igualdade socioeconômica: igualdade entre 

proprietários (campesinato, pequena burguesia), igualdade entre 

consumidores (proletariado). E mais: a forma de organização 

política que lhes parece corresponder a uma situação de igualdade 

socioeconômica não é a democracia burguesa, representativa e 

indireta (representação popular no Estado, soberania do 

Parlamento, sufrágio universal), e sim, a democracia direta fundada 

nos comitês e secções de trabalhadores. Assim, o resultado das 

revoluções populares do século XIX - a formação da democracia 

burguesa - está longe de ser a expressão pura dos objetivos 

políticos das classes dominadas em geral e do proletariado em 

particular (Saes, 1998, p. 157, grifos meus). 

 

 A burguesia, portanto, ao se tornar classe dominante, não propõe 

igualdade em si - até porque o colapso do Antigo Regime não suprimiu a 

sociedade de classes - mas uma igualdade civil, como já abordado 

anteriormente, expresso no fenômeno identificado por Marx como “ilusão 

jurídica”. “Em suma: o que alimenta a luta das classes populares, no século 

XIX, é o seu igualitarismo absoluto; quanto à burguesia, ela é movida 

simultaneamente pelo desejo de destruição do privilégio feudal e pela 

intenção de instaurar uma nova desigualdade política formal (entre 

proprietários e não-proprietários)” (Saes, 1998, p. 161). 

 As lutas populares em busca de igualdade impeliram a burguesia, por 

meio de concessões feitas aos trabalhadores, a apoiar a constituição de 

instituições políticas democrático-burguesas. Na verdade, o surgimento de 

tais instituições representou um meio oferecido pela burguesia aos 

trabalhadores para o “acesso” a esta igualdade almejada por estes últimos.   

 

Tais instituições - e, portanto, a extensão dos aspectos 

propriamente políticos da cidadania às classes populares - 

representam, no plano histórico, uma concessão da burguesia às 

classes populares. A burguesia não pode se limitar a combater pela 

força o igualitarismo socioeconômico das classes populares; ela 

deve igualmente fazer-lhes uma concessão. Mas em que consiste 

essa concessão? Ela consiste em propor às classes populares, não 

a concretização da igualdade material, e sim um substitutivo: a 

igualdade política formal entre todos os indivíduos. Mas pode a 

burguesia iludir, através desse substitutivo, as classes populares? 

Essa ilusão é possível, já que a burguesia apresenta aquilo que 

concedeu (sufrágio universal, Parlamento como órgão de 



88 

 

representação popular, liberdades políticas) como a condição que 

torna passível de sucesso a luta das classes populares pela 

igualdade socioeconômica. Em suma: a burguesia quer convencer 

as classes populares de que "o povo representado no Estado" é o 

meio adequado para a transformação de uma sociedade de 

classes, fundada na exploração do trabalho alheio, numa 

democracia socioeconômica; e de que os direitos políticos 

constituem a condição de satisfação das suas aspirações 

igualitárias (Saes, 1998, p. 161). 

 

 Saes (1998) conclui que “[...] embora se constitua numa forma de 

organização do Estado (de classe) burguês, a democracia burguesa é o 

resultado deformado de um processo de luta, não correspondendo às 

intenções, nem de um, nem de outro dos agentes.” (Saes, 1998, p.161). Diante 

desta afirmativa, Saes (1998) lança a seguinte questão: a quem interessa mais 

a democracia burguesa - à própria burguesia ou ao proletariado? Segundo 

Saes (1998), para aqueles que defendem que a democracia foi uma obra da 

própria classe dominada, afirma-se que a democracia interessa à classe 

trabalhadora; já aqueles que defendem o entendimento de que a democracia 

é usada pela burguesia exclusivamente para desmobilizar a classe 

trabalhadora, defenderão que o avanço da democracia interessa à burguesia.  

 É inegável que a existência da democracia é taticamente importante 

para os trabalhadores, visto que um ambiente democrático possibilita o 

trânsito de ideias e de pessoas e a organização política. Saes (1998) também 

alerta que, se a democracia burguesa pode reforçar ideologicamente o 

próprio ethos burguês, encobrindo a desigualdade de classe, pode, 

entretanto, potencializar os caminhos da tomada de consciência por parte dos 

trabalhadores. Nas palavras de Saes (1998), 

 

A contradição, própria às democracias burguesas, entre a 

igualdade política formal e a desigualdade econômica material é 

insuficiente para revelar ao proletariado a existência de um 

processo (capitalista) de exploração do trabalho. Ela pode, 

entretanto, fornecer àquela parcela do proletariado, já 

conhecedora (de modo mais ou menos instintivo, mais ou menos 

elaborado) de sua situação de classe explorada, a chave do enigma 

do Estado: o seu caráter de classe. A impossibilidade de o 

proletariado usar plenamente - ao contrário da burguesia - as 

liberdades políticas leva-o a tomar consciência de que a relação 

entre o Estado e o interesse geral da sociedade é puramente 



89 

 

ilusória, imaginária; e de que o Estado é, fundamentalmente, uma 

organização a serviço da classe dominante (Saes, 1998, p. 164). 

 

 

 Ou pode também identificar no Estado um espaço de disputa, no qual 

as demandas e lutas dos trabalhadores podem se expressar e, quem sabe, 

alcançar algumas conquistas e vitórias. A tese que identifica a democracia 

como um valor universal ampara-se nesta perspectiva de Estado e no 

entendimento de que a democracia seria capaz de proporcionar um 

alargamento cada vez maior do grau das conquistas da classe trabalhadora, 

levando-a ao caminho da construção do socialismo, conforme vejamos a 

seguir. 

 

2.2.4 A Tese da Democracia como Valor Universal e o debate 

proposto por Carlos Nelson Coutinho no Brasil42 

 

 A tese da democracia como valor universal que chega ao Brasil nos 

idos de 1970 é produto do acúmulo, e, diga-se de passagem, também das 

polêmicas, que o debate entre democracia e socialismo constituiu no âmbito 

da esquerda mundial desde a II Internacional, passando pela reatualização do 

eurocomunismo, tal como se pôde observar linhas atrás. Nesta direção, 

apenas para recuperar nossa lembrança, Bounicore (2015) afirma que   

 

[...]o debate em torno da relação entre democracia política e 

socialismo tem mais de um século. [...] O debate sobre a relação 

entre democracia e socialismo voltou à tona na década de 1960. 

Mas foi, sem dúvida, com o surgimento da corrente eurocomunista 

que ele passou a ter um lugar central na agenda teórico-política 

das organizações da esquerda mundial. Entre os principais 

expoentes desta nova corrente estavam Marchais, Berlinguer e 

Santiago Carrilho, respectivamente secretários-gerais dos Partidos 

Comunistas da França, Itália e Espanha (Buonicore, 2015, p. 3).     

 

 
42 Parte dos conteúdos desenvolvidos neste item foi publicado no volume 6 – Lutas Sociais, Política 

Social e Serviço Social – da Coleção José Paulo Netto, organizado pelas professoras Janete Luzia Leite, 

Maria de Fátima Silianski e Debora Holanda em 2023. O capítulo intitulado “A Democracia como via 

para o Socialismo: considerações sobre a experiência brasileira recente” contou com a autoria da equipe 

do projeto de pesquisa: Fátima Grave Ortiz (coordenadora do projeto de pesquisa), Adrielle Campelo 

Campos, Gabryella Luna do Bomfim e Julia de Souza Santos Teixeira (na qualidade de bolsistas de 

Iniciação Científica). Disponível em: https://www.editoranavegando.com/lutas-sociais 



90 

 

 Também para Saes (1998), a tese do caráter universal da democracia 

“[...] consiste, fundamentalmente, em negar o caráter burguês das 

democracias que surgem, como consequência de revoluções políticas 

burguesas ou de revoluções democráticas subsequentes, nas formações 

sociais em processo de passagem para o capitalismo” (Saes, 1998, p. 146). 

Conforme Saes (1998), os defensores desta tese tendem a não reconhecer o 

caráter de classe que impregna a democracia e seus institutos, contrariando a 

concepção leniniana que afirmava que a democracia não é universalmente 

isenta de seu caráter de classe, ao contrário, “[...] a democracia é uma forma 

particular de organização dos diferentes tipos de Estado de classe. Para Lênin, 

o Estado burguês não foi o único tipo de Estado de classe a poder organizar-

se alternativamente como democracia e como ditadura” (Saes, 1998, p. 147). 

 Interpretação distinta é apontada por Coutinho (1979): 

 

[...] se quisermos ser fiéis ao método de Lênin, temos de chegar a 

seguinte conclusão: é verdade que o conjunto das liberdades 

democráticas em sua forma moderna [...] tem sua gênese histórica 

nas revoluções burguesas, ou mais precisamente nos amplos 

movimentos populares que terminaram [...] por abrir o espaço 

político necessário à consolidação e reprodução da economia 

capitalista; mas é igualmente verdade que para o materialismo 

histórico não existe identidade mecânica entre gênese e validade 

(Coutinho, 1979, p. 36). 

 

 Ou seja, para Coutinho (1979), o fato de a democracia moderna ter 

despontado a partir dos processos revolucionários burgueses, isto não 

significa que ela não pudesse ser entendida como uma forma de objetivação 

humana que passa a integrar o acervo do gênero, alcançando, portanto, seu 

caráter de universalidade43.  

 Além disso, em seu ensaio “A Democracia como valor universal”, 

Coutinho (1979) defende a universalidade da própria política ao afirmar que, 

 

[...] tanto na fase de transição quanto no socialismo plenamente 

realizado, continuarão a existir interesses e opiniões divergentes 

 
43 Assim, para Nicolis (2006), “os escritos de Coutinho se configuram como um divisor de águas na 

esquerda brasileira já que preconizam uma ruptura doutrinária e uma tentativa de reformulação 

estratégica e programática, isto é, o abandono da tese marxista, enfatizada por Lênin, de que a 

democracia se configura como uma forma de dominação política do Estado capitalista, a diluição da 

ideia de revolução na de evolução (a ampliação da democracia seria a forma política do socialismo), 

bem como a suposta necessidade de resgatar elementos da tradição liberal” (Nicolis, 2006, p.172). 



91 

 

sobre inúmeras questões concretas; e isso porque - ao contrário 

do que afirma a concepção stalinista - o processo de extinção das 

classes faz certamente com que a sociedade tenda à unidade, mas 

não significa de modo algum a sua homogeneização. E, dado que 

essa unidade tendencial é unidade na diversidade, é fundamental 

que tais interesses divergentes encontrem uma representação 

política adequada (Coutinho, 1979, p. 36).  

 

 Assim, a política como esfera privilegiada para o debate e exposição 

de ideias se colocava como uma instância importante para o pensamento do 

autor, o que é bastante é compreensível, considerando os processos históricos 

pelos quais passavam as sociedades socialistas pós-relatório Kruschev44, mas 

ainda com pouquíssimo espaço para o debate político, no qual a 

individualidade perdeu sua estatura e possibilidade de expressão. 

 Também Saes (1998), com o objetivo de debater as posições teórico-

políticas de Coutinho (1979), mais uma vez recupera o pensamento de Lênin 

para afirmar que o diferencial entre a democracia burguesa e suas demais 

antecessoras é que no capitalismo por meio da democracia, a classe 

dominada conseguiu alcançar (ou possui esta condição) um conjunto de 

liberdades como a liberdade de organização, de pensamento, de associação. 

“Lênin nos revela, portanto, o duplo aspecto da democracia burguesa: a) de 

um lado, o seu caráter de classe; b) de outro lado, o seu maior 

desenvolvimento, comparativamente às democracias pré-burguesas 

(escravista, feudal)” (Saes, 1998, p. 148).   

 Deste modo, Saes (1998) nos revela que a tese da democracia como 

valor universal sustenta-se no argumento de que “[...] a criação de instituições 

democráticas teria satisfeito aos objetivos, intenções ou finalidades do 

proletariado, e não aos objetivos, intenções ou finalidades da burguesia.” 

(Saes, 1998, p.150), importante recordar, inclusive, o que já foi tratado linhas 

acima.  

 Conforme Saes (1998), esta é a tese defendida também por Kautsky e 

Adler durante a II Internacional, ainda que com diferenças. Para Kautsky 

inclusive, para a defesa do processo de transição para a sociedade socialista, 

 
44 Considerando o contexto pós-relatório Kruschev, Naves (1981) afirma que “o apelo ao conceito de 

democracia cumpre, assim, uma função mágica: identificada com o projeto socialista (unicamente por 

meio dela é possível aceitá-lo) ela exorciza as ‘formas políticas autoritárias’, criando uma falsa oposição 

(tão familiar ao vocabulário político burguês), e deslocando o eixo da questão para outro terreno” 

(Naves, 1981, p.118). 



92 

 

a violência deveria ser usada pela classe trabalhadora contra a burguesia 

apenas se esta se voltasse contra as instituições democráticas, ou seja, a 

violência seria um recurso usado como defesa - violência defensiva.   

 Segundo Saes (1998), os eurocomunistas defenderam também este 

entendimento, ainda que haja diferenças entre o pensamento de Kaustky e 

Adler, muito bem identificadas por Carlos Nelson Coutinho.  

 

Carlos Nelson Coutinho estabelece, acertadamente, uma diferença 

entre as posições de Kautsky e de Max Adler sobre a forma a ser 

assumida pelo Estado socialista; enquanto Kautsky defende a 

conservação integral das instituições democrático-parlamentares e 

exige a dissolução dos conselhos operários (sovietes), por 

considerá-los incompatíveis com o Parlamento (os conselhos 

seriam apenas instrumentos da luta proletária pela tomada do 

poder público, e não, órgãos do novo Estado), Adler defende a 

combinação de sovietes e instituições democrático-parlamentares 

num novo Estado. Mas essa diferença não anula a afinidade entre 

ambos num outro plano: defesa da transição pacífica para o 

socialismo e concepção da democracia política como criação das 

classes dominadas (Saes, 1998, p. 150). 

 

 A partir da identificação de tais diferenças, a análise do pensamento de 

Coutinho (1979) sobre a questão democrática nos impõe entender que o autor 

não reconhece efetivamente a democracia como um instrumento de 

dominação burguesa, mas como um espaço de disputa entre as classes.  

 Coutinho (1979) também não entendia a existência de democracia na 

sociedade socialista como uma simples continuidade ou acomodação da 

democracia burguesa, mas defendia a possibilidade de sua reconfiguração 

interna. Mesmo com o fim do Estado, Coutinho defendia a manutenção de 

institutos democráticos que fossem capazes de catalisar os diversos interesses 

dos sujeitos políticos. Para o autor, o embrião de tais institutos já se fazia 

presente no âmbito da sociedade capitalista, porque a sua própria dinâmica 

tende a gerar as condições objetivas e subjetivas para a participação política 

e a socialização da política. Assim, “[...] é a própria reprodução capitalista 

enquanto fenômeno social global que impõe essa crescente socialização da 

política, ou seja, da ampliação do número de pessoas e de grupos 

empenhados politicamente na defesa de seus interesses específicos” 

(Coutinho, 1979, p. 37). 



93 

 

 Portanto, reatualizando os pensadores da II Internacional e seguindo a 

trilha aberta pelos dirigentes eurocomunistas45, Coutinho (1979) sustenta ser 

a democracia o caminho estratégico para a construção do socialismo; ou no 

dizer do próprio pensador: “Portanto, para aqueles que, em nome dos 

interesses histórico-universais dos trabalhadores, lutam pelo socialismo, a 

democracia política não é um simples princípio tático: é um valor estratégico 

permanente, na medida em que é condição tanto para conquista quanto para 

consolidação e aprofundamento dessa nova sociedade” (Coutinho, 1979, p. 

37). 

 Discordando de seu peso estratégico, Naves (1981) não nega o papel 

tático da democracia para a organização e mobilização da classe 

trabalhadora. Contudo, entende, apoiado em Althusser, que “a destruição das 

formas democráticas burguesas não pode implicar em um retorno aquém da 

democracia, mas envolve um movimento no sentido de ir-se além dela, no 

sentido de uma liberdade real, cuja existência é impedida de manifestar-se 

pela democracia” (Naves, 1981, p. 124). 

 Isto significa dizer que, conforme Naves (1981), a transição para o 

socialismo indica uma nova dominação de classe, na qual a maioria composta 

pela classe trabalhadora dominaria uma minoria representada pela então 

burguesia. Este domínio - ou “ditadura do proletariado” - é necessário para a 

construção do socialismo - fase por excelência transitória ao comunismo, que 

necessita constituir dois processos principais: em primeiro lugar, conforme 

Naves (1981), é preciso suprimir a democracia burguesa e, em seu lugar, 

 
45 Martins et alii (2014) destaca a influência que Coutinho recebeu durante sua permanência na Itália. “O 

‘período italiano’ de cerca de dois anos pode ser considerado um divisor de águas em sua trajetória 

intelectual e política, estando inextricavelmente ligadas, de uma parte, a admiração pelo PCI combinada 

à adesão ao ‘eurocomunismo’ como portador da via revolucionária adequada às ‘sociedades ocidentais’ 

– a via democrática para o socialismo – e, de outra parte, a apropriação cada vez mais profunda e segura 

do legado teórico gramsciano” (Martins et alii, 2014, p.371). Esta influência expressa-se na defesa da tese 

da democracia como valor universal trazida por Coutinho (1979) que se ancora no discurso do dirigente 

do Partido Comunista Italiano, Enrico Berlinguer. Berlinguer em 1977 durante as comemorações dos 60 

anos da Revolução Russa afirmou que “a democracia é hoje não apenas o terreno no qual o adversário 

de classe é obrigado a retroceder, mas é também o valor historicamente universal sobre o qual fundar 

uma original sociedade socialista” (apud Moraes, 2001, p.9, grifos meus). Moraes também nega o 

entendimento de que a democracia possa fundar uma sociedade, no caso uma sociedade socialista 

como defendeu Enrico Berlinguer, pois apesar de Marx também fazer afirmações como “Socialismo ou 

Barbárie”, por exemplo, ele tinha clareza quanto à prioridade da eliminação de certas categorias 

econômicas presentes na sociedade burguesa como fundamento para a transformação social. 

Entretanto, afirma Moraes, “Marx também se serviu de metáforas arquitetônicas. Mas para ele a base 

são as relações econômicas e a superestrutura, as formas políticas e culturais. Jamais erigiria os valores 

integrantes de um ideário em fundamento de uma nova ordem social” (Moraes, 2001, p. 12). 

 



94 

 

instaurar a “ditadura do proletariado”. Em segundo lugar, extinguir 

completamente a democracia, considerando a necessidade imprescindível da 

supressão do Estado.   

 

A ditadura do proletariado é pela primeira vez uma democracia de 

massas, que possibilita a apropriação do poder e a condução do 

processo revolucionário pela classe operária sob a condição 

absolutamente essencial de substituir os aparatos do Estado 

democrático burguês, que asseguram o domínio dessa classe 

mesmo após a passagem para o socialismo, pois esses aparatos só 

podem funcionar reproduzindo relações sociais burguesas, 

excluindo a classe operária do exercício real do poder (Naves, 1981, 

p. 125). 

 

Do mesmo modo, Moraes (2001) também questiona o papel da 

democracia como valor universal e estratégico para a transição para o 

socialismo. Nas palavras de Moraes (2001), 

 

Para o marxismo, a democracia, como forma do Estado, tampouco 

é um fim em si (um “valor universal”), e sim um instrumento de 

dominação política. Os fins a que se subordina esse meio ou 

instrumento são determinados principalmente pelos interesses de 

classe. O princípio da soberania popular não paira, indiferente, 

acima da base econômica da sociedade, nem, da alternativa 

capitalismo ou socialismo. Na demorex [democracia realmente 

existente], ao predomínio dos interesses burgueses correspondem 

os fins supremos do liberalismo; a minoria mais protegida é a 

oligarquia (etimologicamente, o poder de poucos) que comanda a 

valorização do capital. Já na perspectiva da democracia das Luzes, 

e mais ainda na do movimento socialista, os valores supremos são 

a igualdade, não somente entre concidadãos, mas para toda a 

humanidade, o interesse público e a satisfação das necessidades 

coletivas (Moraes, 2001, p. 20). 

 

 A defesa da tese da democracia como valor universal, como já 

sabemos, recebeu uma série de críticas no âmbito da própria esquerda 

brasileira. Em primeiro lugar, como já abordamos linhas acima, a afirmação 

do caráter universal e estratégico da democracia foi rechaçada por vários 

autores (Saes, 1998; Naves, 1981; Moraes, 2001; Toledo, 1994), sobretudo, 

baseados na premissa leniniana do caráter de classe da democracia.  



95 

 

 Em segundo lugar, a identificação da democracia como um valor, 

baseando-se nas análises de Agnes Heller (1972)46, e não como uma forma de 

governo, é, segundo Moraes (2001), bastante imprecisa. 

 Ademais, para Moraes (2001), é evidente que, quando se reconhece e 

se defende a democracia, certamente o sujeito que assim o faz está imbuído 

de certos valores, mas isso não significa que possamos afirmar que a 

democracia é em si um valor. Para este autor, a democracia não pode ser 

tratada como um valor, muito menos universal, conforme a seguir: 

 

Quanto a nós, entendemos que valores políticos são igualdade, 

liberdade, fraternidade, justiça, paz, felicidade etc. Tanto quanto os 

valores éticos, jurídicos, estéticos, eles são universais na medida em 

que são concebidos como idealidades paradigmáticas e expressos 

como sujeitos abstratos. Por isso, dizer que um valor (a igualdade 

etc.) é universal não lhe acrescenta nenhum novo predicado. Mas, 

como regime político ou moralidade objetiva de uma sociedade 

determinada, a democracia não é universal, como tampouco o são 

a justiça, a beleza, a paz, quando consideradas não como 

platônicos paradigmas, mas como formas entranhadas na rudeza 

material do devir. No céu das ideias, a justiça é sempre justa, a 

beleza sempre bela, a paz sempre pacífica e a democracia sempre 

democrática. Na concretude terráquea, A é belo, mas também 

pode ser feio; B é justo, mas também pode ser injusto; C é pacífico, 

mas pode tornar-se belicoso; D é democrático, mas também pode 

ser oligárquico, plutocrático, burocrático, colonialista etc. (Moraes, 

2001, p. 12). 

 

 
46 Considerando o significativo trânsito e influência que o pensamento de Agnes Heller possui sobre a 

produção da área de Serviço Social, sobretudo no tocante à sua concepção de valor, entendemos ser 

importante resgatar as críticas feitas por Quartim de Moraes (2001).  Para Heller (1972) consiste em valor 

“tudo que faz parte do ser genérico do homem [...] Os componentes da essência genérica do homem 

são para Marx o trabalho (a objetivação), a socialização, a universalidade, a consciência e a liberdade 

[...] Pode-se considerar ‘valor’ tudo o que [...] contribua para o enriquecimento daqueles componentes 

essenciais” (Heller, 1972, p.4). Quartim de Moraes questiona o que seja “essência genérica do homem”? 

Ele assevera que esta concepção anunciada por Heller é extremamente abstrata. Ou seja, “se Heller 

tivesse acrescentado à sua lista a fé, a esperança e a caridade, não estaria nem mais perto nem mais 

longe da objetividade materialista: permaneceria em sua ingênua metafísica humanista.” (Moraes, 2001, 

p.29) E continua Moraes (2001) - “esse ‘homem’, que a eminente discípula de Lukács concebe como 

uma essência metaistórica, pressupõe o processo de hominização no sentido biológico e arqueológico 

do termo. A fórmula certamente suscitará arrepios nos humanistas mais espiritualistas (há Estados norte-

americanos em que é proibido ensinar a evolução das espécies), mas ontologicamente ‘o homem’ é 

antes de tudo um primata que tomou conta do planeta Terra. Podemos conceber sua trajetória de dois 

ou três milhões de anos como objetivação, sempre que não interpretemos este termo como 

exteriorização de uma essência subjacente. Não há essências e valores que se eternizam: eterna, 

perdoem-nos uma vez mais os humanistas, é a matéria em movimento” (Moraes, 2001, p.30).  



96 

 

 Além disso, Moraes (2001) afirma que, para Marx, o desenvolvimento 

das forças produtivas tende a suprimir o valor e não o generalizar (ou 

universalizá-lo). Assim, segundo Moraes (2001), ampliar o desenvolvimento 

das forças produtivas não gera necessariamente melhores condições para a 

universalização da democracia, se for esta tomada como valor, ao contrário: 

 

A pretensa correlação entre universalização dos valores e 

socialização das forças produtivas é um velho cavalo de batalha 

não só do economicismo social-democrata, mas também das 

vertentes humanistas e racionalistas do marxismo. Segundo eles, 

ao tornar os meios de produção plenamente sociais e universalizar 

a condição proletária, o capitalismo, razão cruel da História, 

tornaria homogêneas as condições sociais de toda a humanidade, 

operando o doloroso parto das condições objetivas do 

comunismo. Faltaria “só” a revolução proletária mundial. 

Derrotando-a ao longo do século XX, com a contribuição dos 

social-democratas, a reação imperial-burguesa desenvolveu as 

piores virtualidades da barbárie tecnológica, levando o planeta à 

beira do abismo nuclear e submetendo-o à tutela, muitas vezes 

genocida, da máquina de guerra do Pentágono. Tudo isso, sempre 

é útil repetir, sob a bandeira dos ‘valores democráticos’ (Moraes, 

2001, p. 29). 

 

 Em terceiro lugar, Coutinho (1979) também afirma ser a democracia 

socialista - ou democracia de massas - uma forma aprimorada de democracia. 

Portanto, “[...] a relação da democracia socialista com a democracia liberal é 

uma relação de superação dialética (Aufhebung): a primeira elimina, conserva 

e eleva a nível superior as conquistas da segunda” (Coutinho, 1979, p. 40). Mas 

o que significa exatamente “elevar em um nível superior” a democracia liberal 

a uma “democracia de massas” no caso brasileiro, por exemplo? Segundo 

Coutinho (1979), “[...] pressupõe igualmente um aprofundamento político da 

democracia: a ampla incorporação organizada das grandes massas na vida 

política nacional - a socialização crescente da política - é o único antídoto de 

eficácia duradoura contra o veneno da ‘via prussiana’” (Coutinho, 1979, p. 43), 

o que sem dúvida, estamos de acordo, visto os processos que constituem 

nossa formação social, econômica e política, tal como já foi identificado nesta 

pesquisa. Mas, não é só isso a que se refere o autor, pois significa também 

adotar: 

 



97 

 

[...] medidas que eliminem gradualmente as bases econômico-so-

ciais que não só permitiram a emergência da “via prussiana” elitista 

e oligárquica, mas que contribuem para reproduzi-la (de modo 

ampliado) permanentemente. Em poucas palavras [...]: trata-se de 

democratizar a economia nacional, criando uma situação na qual 

os frutos do trabalho do povo brasileiro [...] revertam em favor da 

grande maioria da população. Isso aparece como pressuposto in-

dispensável para integrar na sociedade nacional, na condição de 

sujeitos, enormes parcelas da população hoje reduzidas a uma 

condição subumana, e desse modo, destruir pela raiz os processos 

marginalizadores que caracterizam a “via prussiana”. Concreta-

mente, em nossos dias, a democratização da economia requer a 

aplicação de um programa econômico antimonopolista, antilati-

fundiário e antiimperialista [...]” (Coutinho, 1979, p. 43, grifos meus). 

 

 A relação entre democracia e apropriação da riqueza comparece no 

dizer de Coutinho (1979) de forma muito clara, ou seja, a defesa da democracia 

como caminho para o socialismo visava não somente garantir a participação 

política efetiva da classe trabalhadora no conjunto de decisões, mas como 

meio para se efetivar o acesso à riqueza socialmente produzida. Sabemos hoje 

que algumas propostas de esquerda, inclusive, tentaram viabilizar este acesso 

à riqueza por meio da proposição e implementação de programas de 

transferência de renda, que apesar de expressarem certo alívio pontual a 

segmentos mais pauperizados desta classe, não conseguiram atingir nada 

além dos recursos paliativos. Além disso, do ponto de vista dos objetivos desta 

pesquisa, fica bastante clara a inspiração sofrida pelos assistentes sociais 

brasileiros, que tornaram esta posição prático-política apresentada por 

Coutinho (1979) um princípio ético-político, tal como pretendemos retomar 

mais à frente. 

 Com efeito, a perspectiva democrática apontada por Coutinho (1979), 

entendida como um valor universal e estratégico para a construção do 

socialismo, defende que a este cabe não somente a supressão do Estado e da 

propriedade privada, mas também, ao fazê-lo, deve constituir as condições 

objetivas e subjetivas para uma “progressiva socialização dos meios de 

governar”. Tal tarefa deve ser possibilitada pela articulação dos diversos 

sujeitos políticos populares e aqueles tradicionalmente encontrados na 

sociedade burguesa, como os partidos e o próprio parlamento, os quais, no 

caso destes últimos, adotariam novas funções, pois, para Coutinho (1979), “a 

democracia socialista é, assim, uma democracia pluralista de massas; mas uma 



98 

 

democracia organizada, na qual a hegemonia deve caber ao conjunto de 

trabalhadores representados através da pluralidade de seus organismos 

(partidos, sindicatos, comitês de empresa, comunidades de base etc.)” 

(Coutinho, 1979, p. 40).  

 O pluralismo, inclusive, faz parte da tese de Coutinho (1979), e é 

apontado por ele como uma necessidade estratégica para a construção de 

consensos entre os diversos atores. Assim, “como a autonomia e a diversidade 

desses sujeitos deverão ser respeitadas, a batalha pela unidade - unidade na 

diversidade - torna-se não apenas um objetivo tático imediato na luta pelo 

fim do atual regime, mas também um objetivo estratégico no longo caminho 

para ‘elevar a nível superior’ a democracia” (Coutinho, 1979, p. 45). 

 Ressalta-se também aqui o papel que o pluralismo assume para os 

assistentes sociais na década de 1990, tornando-se, dentre outros, conteúdo 

de outro princípio ético-político, no qual se defende a “garantia do pluralismo, 

através do respeito às correntes profissionais democráticas existentes e suas 

expressões teóricas [...]” (CFESS, 1993).  

 Em síntese, as posições veiculadas por Coutinho (1979) por ocasião da 

publicação da tese da democracia como valor universal foram, como já 

mencionado, rechaçadas por um conjunto de autores, como Naves (1981) e 

Moraes (2001), que neste sentido, são emblemáticos,  

 

No texto de Coutinho, a democracia, eleita o centro da questão 

política, ocupa a cena como protagonista exclusivo. Desse modo, 

tanto a passagem para o socialismo, como a sua edificação, exige 

a conservação das categorias e “institutos” políticos da democracia 

liberal, elevados a “nível superior”. O projeto de C.N. Coutinho é a 

recuperação da democracia burguesa. Lá encontramos todas as 

suas categorias: “pluralismo”, “autonomia”, “legitimação”, 

“consenso majoritário”, etc. A ausência de distinção entre 

conteúdo de classe da democracia burguesa e da democracia 

operária (ditadura do proletariado), e a recusa em perceber o 

vínculo necessário entre democracia e reprodução das condições 

econômicas, políticas e ideológicas para a acumulação do capital, 

permitem a Coutinho pensar a democracia como uma eterna 

continuidade que vai se aperfeiçoando na história. É por meio 

desse procedimento que a democracia pode: a) ser desvinculada 

de sua “gênese” e adquirir valor universal; b) dada a sua 

universalidade, ser conservada na luta pelo socialismo e no próprio 

socialismo (Naves, 1981, p. 113). 

 



99 

 

 Já para Moraes (2001), Coutinho (1979), na verdade, “[...] em vez de 

marxismo, oferece um socialismo ético (mais igualdade, mais cidadania, mais 

‘justiça social’, mais participação, menos excluídos, menos repressão policial), 

cuja expressão doutrinária é o ‘valor universal’ da democracia” (Coutinho, 

1979, p. 28). 

 Por último, como importante intérprete do Brasil, Coutinho (1979) 

atenta para o fato de que, por aqui, a defesa da democracia se faz presente e 

necessária por conta da trajetória sócio-histórica brasileira, com pouquíssimos 

momentos em que se pode afirmar a existência democrática. No Brasil, são 

raros esses momentos. Neste sentido, ainda que a tese da democracia como 

valor universal tenha sido alvo de duras críticas, sobretudo por autores do 

campo da esquerda, mesmo para estes é inegável a relevância da democracia 

como princípio, ainda que com potenciais limites históricos que esta possui, 

para pensar o Brasil, pois por aqui, no dizer do próprio Coutinho (1979), 

 

[...] as transformações políticas e a modernização econômico-

social no Brasil foram sempre efetuadas no quadro de uma “via 

prussiana”, ou seja, através da conciliação entre frações das classes 

dominantes, de medidas aplicadas de “cima para baixo”, com a 

conservação essencial das relações de produção atrasadas (o 

latifúndio) e com a reprodução (ampliada) da dependência ao 

capitalismo internacional; essas transformações “pelo alto” tiveram 

como causa e efeito principais a permanente tentativa de 

marginalizar as massas populares não só da vida social em geral, 

mas sobretudo do processo de formação das grandes decisões 

políticas nacionais (Coutinho, 1979, p. 41). 

 

2.3. A Estratégia Democrático-Popular 

  

Tomando como referência o pensamento de Lênin, a análise de 

Coutinho47 (1979; 2005) sobre a formação social brasileira parte da apreensão 

da categoria “via prussiana”, que nos ajuda a entender o particular processo 

brasileiro de transição para o capitalismo. Este se constituiu a partir da 

realização de um pacto entre as elites brasileiras - especialmente os setores 

 
47 Sobre o saudoso intelectual brasileiro e que exerceu forte influência sobre o Serviço Social, em 

especial sobre a produção de conhecimento da área, destaca-se a defesa da tese de doutorado de 

Victor Neves intitulada “Democracia e Revolução: um estudo do pensamento político de Carlos Nelson 

Coutinho” em 2016 pelo Programa de Pós-Graduação em Serviço Social da Escola de Serviço Social da 

UFRJ.  



100 

 

agrários - e a imperialista, orientado por um Estado que realiza reformas e 

toma decisões de cima para baixo, sem qualquer participação popular, para 

justamente criar as condições para assegurar tal pacto. Conforme Coutinho 

(2005), 

 

Recordemos as características centrais do fenômeno: as 

transformações ocorridas em nossa história não resultaram de 

autênticas revoluções, de movimentos provenientes de baixo para 

cima, envolvendo o conjunto da população, mas se processaram 

sempre através de uma conciliação entre os representantes dos 

grupos opositores economicamente dominantes, conciliação que 

se expressa sob a figura política de reformas “pelo alto” (Coutinho, 

2005, p. 50).  

 

 Inspirado pelas tendências eurocomunistas, por um lado; e pelo 

pensamento teórico-político de Gramsci, por outro; Coutinho (2005) avalia 

como anacrônica as perspectivas de Estado presentes em vários autores do 

campo marxista. Segundo Coutinho (2005), fortemente apoiado em Gramsci, 

o Estado do século XX, apesar de assegurar seu caráter de classe, amplia-se 

para garantir o consenso para além de suas funções coercitivas.  

 Entretanto, além de tais influências, é claramente visto no pensamento 

de Coutinho (2005) um claro diálogo com as contribuições seminais de Caio 

Prado Júnior e Florestan Fernandes no tocante às análises destes em relação 

ao processo da revolução brasileira. Por exemplo, em relação a Caio Prado 

Júnior, Coutinho (2005) afirma que,  

 

[...] é indubitável que o historiador paulista não hesita em 

identificar como plenamente capitalista o Brasil republicano. [...] ele 

insiste que nosso país não é e jamais foi feudal ou semifeudal e, 

por isso, não carece de uma “revolução agrária antiimperialista” 

para se tornar moderno e capitalista. Mas, por outro lado, Caio 

Prado reconhece traços extremamente peculiares em nosso 

capitalismo – traços que poderíamos chamar de “não-clássicos” -, 

dedicando boa parte de sua pesquisa a identificá-los e descobrir-

lhes a gênese (Coutinho, 2005, p. 222). 

  

 Segundo Coutinho (2005), uma das principais limitações do 

pensamento de Caio Prado Júnior reside no fato de este não conseguir 

capturar as contradições existentes no processo de consolidação do 

capitalismo no Brasil. Caio Prado Júnior desenvolve, segundo Coutinho (2005), 



101 

 

uma análise relativamente estreita do Estado brasileiro e de sua relação com 

a ordem burguesa à medida que, apesar de denunciar o caráter 

condescendente que o Estado brasileiro possui com os segmentos burgueses, 

que os “alimenta” pela via da corrupção e da satisfação de seus interesses, 

afirma que este caráter patrimonialista do Estado se configuraria em mais um 

obstáculo para o desenvolvimento do capitalismo como em outros países.   

Coutinho (2005), entretanto, adverte que este caráter do Estado 

brasileiro foi absolutamente necessário para a consolidação do capitalismo no 

Brasil, pois foi a partir de tal estrutura política, que o Estado garantiu o 

empreendimento de inúmeras empresas necessárias para o desenvolvimento 

capitalista, bem como a realização de uma série de iniciativas, como no campo 

da reprodução da própria classe trabalhadora, as quais também incidiram na 

consolidação do capitalismo. Assim, o dizer de Coutinho (2005) é nítido, 

 

[...] ao invés de representar um obstáculo para o desenvolvimento 

capitalista “saudável” e de ser uma manifestação de nosso “atraso”, 

como supõe Caio Prado, a intervenção do Estado constitui 

elemento decisivo na acumulação de capital e, em particular, no 

processo de industrialização, constituindo assim um traço – e um 

traço substancial – de nossa “modernidade” (Coutinho, 2005, p. 

238). 

 

 Em síntese, “o desenvolvimento brasileiro, sua passagem definitiva para 

a ‘modernidade’, estaria bloqueada pelo ‘atraso’, seja nas relações agrárias, 

seja no setor industrial, um ‘atraso’ proveniente, pensa ele, da limitação 

estrutural do mercado interno e da dependência ao imperialismo.” (Coutinho, 

2005, p. 239) 

 Coutinho (2005) reconhece também na obra de Caio Prado Júnior 

outras limitações, dentre elas o escasso acervo de categorias marxistas, bem 

como a prioridade da circulação em detrimento da produção para a 

fundamentação da gênese do capitalismo no Brasil48. Todavia, ressalta 

Coutinho (2005) que não se trata de submeter tal autor e sua obra a alguma 

espécie de exame, mas de identificar seus méritos na tentativa de recontar a 

história do Brasil e sua relação com o capitalismo internacional; e, neste 

 
48 Além dessas, Coutinho (2005) alerta outras, como o fato de que Caio Prado, ao indicar a via prussiana 

como caminho para a instalação do capitalismo no Brasil, tende a enfatizar os traços que expressam a 

conservação com o historicamente existente, e assim, não identifica com a mesma força os elementos 

que caracterizam a modernização da ordem social brasileira. Assim, não apanha as contradições que 

atravessam a constituição do capitalismo no Brasil. 



102 

 

sentido, deve-se a Caio Prado Júnior o entendimento de que o passado 

colonial brasileiro não se constituiu em um entrave para o desenvolvimento 

do capitalismo no Brasil, mas contribuiu com a construção deste modo de 

produção, conferindo a ele peculiaridades importantes em solo brasileiro.   

 Analisando o pensamento de Florestan Fernandes, Coutinho (2005) 

afirma que sua obra avança em relação a Caio Prado Júnior, porque 

fundamenta teoricamente as peculiaridades do capitalismo no Brasil, fazendo 

dessa forma uso da concepção da “via prussiana” para a constituição da 

ordem burguesa no Brasil. Ao fazê-lo, Florestan Fernandes (1976) também 

justifica o uso do termo “revolução burguesa” para o caso brasileiro, 

contrariando muitos que a achavam inadequada. Florestan Fernandes 

(Fernandes, 1976) se apoia no conceito de “contrarrevolução preventiva”49 

para explicar como no Brasil o capitalismo se constitui a partir de um processo, 

no qual o Estado se mostra completamente impermeável às demandas “dos 

de baixo”, inviabilizando a afirmação do capitalismo por vias democráticas e 

sim autocráticas.  

 Assim, referindo-se à dominação burguesa no Brasil, Florestan 

Fernandes (1976) afirma que “[...] um poder que se impõe sem rebuços de 

cima para baixo, recorrendo a quaisquer meios para prevalecer, erigindo-se a 

si mesmo em fonte de sua própria legitimidade e convertendo, por fim, o 

Estado nacional e democrático em instrumento puro e simples de uma 

ditadura de classe preventiva.” (Fernandes, 1976, p.297). A autocracia, que 

segundo Florestan Fernandes (1976), é sempre uma saída temporária, no caso 

brasileiro, “[...] assume a forma estrutural do Estado Burguês em nossa 

formação social” (Fernandes, 1976, p. 321). 

 Florestan Fernandes também avança em relação a Caio Prado Júnior à 

medida que identifica e reconhece o peso de novos traços advindos do 

processo de desenvolvimento capitalista no Brasil, como a industrialização, a 

urbanização e a nova composição social que se fortalece a partir de então.  

 Também Iasi (2017), analisando a apreensão que Florestan Fernandes 

faz do processo de constituição do capitalismo no Brasil - a revolução 

 
49 Para Florestan Fernandes “[...] a ordem burguesa em nosso país se implantou de uma forma particular 

na qual um setor social oriundo da própria ordem oligárquica assumiu os valores da civilização 

burguesa. Neste contexto a ordem burguesa não necessitou derrotar o antigo regime em aliança com 

os trabalhadores, pelo contrário, os defensores da ordem burguesa aliaram-se aos setores oligárquicos 

e ao imperialismo e se voltaram contra qualquer possibilidade de uma revolução que viesse ou 

mobilizasse os ‘de baixo’, assumindo a forma, como dissemos de uma ‘contrarrevolução preventiva’. 

Uma revolução ‘dentro da ordem’” (Fernandes, 1976, p. 212). 



103 

 

burguesa, indica que para este autor o caso brasileiro é bastante particular, 

considerando que, além de se constituir de um modo completamente diverso 

em relação aos países centrais (Estados Unidos e Europa notadamente, que 

vivenciaram processos clássicos), no Brasil vivemos uma experiência não 

clássica dentro da via não-clássica revolucionária. O que isto quer dizer? No 

Brasil, a transição para o capitalismo não se deu do mesmo modo como Lênin 

tinha teorizado como “via prussiana”, mas de uma “via não clássica da via não 

clássica” (Iasi, 2017), ou seja, a singularidade brasileira consiste no fato de, 

 

[...] que a ordem burguesa não precisou se impor contra a velha 

ordem, levando os protagonistas da ordem burguesa à 

necessidade de uma aliança com “os de baixo”, pelo contrário, nos 

termos do autor [Florestan Fernandes], a crise do poder 

oligárquico não significou um colapso, mas uma transição “ainda 

sob a hegemonia da oligarquia” e mais, “a oligarquia não perdeu 

a base de poder que lograra antes, enquanto aristocracia agrária, 

e encontrou condições ideais para enfrentar a transição”, 

modernizando-se e adaptando-se à nova ordem que surgia. Desta 

maneira, a revolução burguesa no Brasil se dá por uma aliança 

entre os setores que assumiram o “espírito burguês” e parte das 

velhas elites oligárquicas, e o que os une é a necessidade de frear 

a revolução vinda de baixo, dos trabalhadores urbanos e rurais e 

demais segmentos explorados pela ordem oligárquica (Iasi, 2017, 

p. 2). 

 

 Para Florestan Fernandes (1976), o fato de o capitalismo se utilizar da 

via “não-clássica” para consolidação em solo brasileiro se explica pelo caráter 

de dependência em face dos países centrais e pelo atraso histórico-temporal 

em termos de sua implantação. Ou seja, o Brasil se insere no circuito capitalista 

quando o mundo já estava dividido entre capitalismo imperialista e socialismo. 

Tal incorporação tardia no jogo internacional faz com que “[...] a burguesia 

brasileira prefira se aliar às velhas classes dominantes e aos segmentos 

militares, ao invés de tentar um compromisso mais permanente com as classes 

subalternas, compromisso que, se realizado, implicaria uma ampliação dos 

direitos de cidadania entre nós.” (Coutinho, 2005, p. 255). Contudo, esta 

postura da burguesia brasileira não a fragiliza como classe. Ao contrário, “[...] 

elas costumam apresentar um grande poder econômico local (nacional), 

graças ao qual angariam um equivalente poder social e político, reforçado 

pelo controle da máquina do Estado.” (Iasi, 2017, p. 9). 



104 

 

 No entanto, Coutinho (2005) discorda de Florestan Fernandes, pois 

para ele faltaria agregar à tese deste que a via “não-clássica” se explica pelo 

atraso em face aos demais países capitalistas e pela dependência às nações 

capitalistas centrais – o trato que a implantação do capitalismo no Brasil 

confere ao grande latifúndio, para o qual se conserva sua estrutura original 

(tamanho, formas de relação entre proprietário de terras e seus trabalhadores) 

ao mesmo tempo em que se introduz neste a lógica capitalista. No dizer de 

Coutinho (2005), 

 

Penso que assim a definição florestaniana da especificidade da 

‘revolução burguesa’ no Brasil ganharia ainda mais em densidade 

se, além das determinações resultantes do caráter dependente e 

tardio do desenvolvimento capitalista entre nós, incorporasse 

também as determinações provenientes do modo de resolução 

(ou de não-resolução) da nossa ‘questão agrária’, tão bem 

conceptualizado na obra de Caio Prado (Coutinho, 2005, p. 257).  

  

 Contudo, apesar das divergências, Iasi (2017) destaca o diálogo entre 

as posições teórico-políticas de Florestan Fernandes e Coutinho: “notem que 

aqui também se apresentam dois elementos comuns com a análise de 

Fernandes: as chamadas tarefas em aberto da revolução burguesa e o papel 

das lutas sociais vindas das massas populares no sentido de ampliação da 

democracia.” (Iasi, 2017, p. 13).  

 Iasi (2017) também afirma que tanto Florestan Fernandes quanto Caio 

Prado Júnior analisaram as particularidades do desenvolvimento do 

capitalismo no Brasil - a “revolução brasileira” - com vistas a trilharem uma 

estratégia para transição socialista. No entanto, “por caminhos distintos, 

ambos chegaram à crítica dos fundamentos da estratégia que predominou no 

primeiro período de nossa história republicana até o golpe militar e 

empresarial de 1964 que teve no PCB sua forma política mais expressiva: a 

estratégia democrática e nacional” (Iasi, 2017, p. 3).  

   Contudo, com o surgimento do movimento dos trabalhadores em 1978 

(greves do ABC expressando o chamado “novo sindicalismo”), um novo 

elemento surge no cenário nacional que incide sobre a reflexão de Florestan 

Fernandes, sugerindo a este que a força destes novos movimentos 

potencializaria um giro político na trajetória histórica brasileira, permitindo 

que pela primeira vez, a classe trabalhadora pudesse realmente pressionar a 



105 

 

esfera política em relação às suas pautas e interesses. Como no dizer de Iasi 

(2017), 

 

Um poderoso movimento de massas, organicamente vinculado à 

classe operária e que apresentasse as demandas das classes 

trabalhadoras, mesmo nos limites da ordem burguesa, se chocaria 

com este Estado e a intransigência dos setores dominantes, 

exigindo uma ruptura que levaria à revolução “fora da ordem”. 

Como vemos, é o caráter da autocracia burguesa que permite a 

dinâmica que leva à revolução permanente. Este seria o ponto em 

que a análise de Florestan vai além da apresentada por Caio Prado. 

Enquanto o intelectual do PCB vê como possibilidade de superação 

da estratégia democrática nacional um conjunto de forças 

populares capazes de pautar suas demandas por meio do Estado 

no sentido de um desenvolvimento sustentável de caráter nacional, 

o intelectual paulista vê na impermeabilidade do Estado Burguês 

brasileiro à estas demandas a possibilidade de um programa 

democrático levar à possibilidade de desenvolvimento do 

socialismo (Iasi, 2017, p. 11). 

 

 Diante da conjuntura dos anos de 1970 e 1980, Florestan Fernandes 

identifica que, dado o caráter contrarrevolucionário assumido pelo Estado e a 

burguesia no processo de consolidação do capitalismo brasileiro, um conjunto 

de providências históricas (aquelas típicas de uma revolução burguesa) não 

foi sequer iniciado, ou seja, há “tarefas democráticas em atraso”, as quais 

deveriam ser realizadas a partir da aliança política entre os trabalhadores. Tal 

aliança do campo popular é vislumbrada por Florestan Fernandes a partir dos 

acontecimentos histórico-políticos desta conjuntura. Neste sentido, é 

flagrante a relevância que o pensamento de Florestan Fernandes assume na 

construção da Estratégia Democrático-Popular.  

 Com efeito, é possível afirmar que as perspectivas de Caio Prado Junior, 

Florestan Fernandes e Carlos Nelson Coutinho são basilares para fundamentar 

o que posteriormente se convencionou chamar de estratégia democrático-

popular e que tem no processo de organização do Partido dos Trabalhadores 

no final dos anos de 1970 e início de 1980 sua possibilidade de afirmação.  

 

  



106 

 

2.3.1. A Estratégia Democrático-Popular e o Partido dos 

Trabalhadores (PT)  

 

 Apesar de não ser nosso objetivo aprofundar a análise sobre a criação 

do PT, o que já foi realizado por um conjunto de autores (Iasi, 2012; Coelho, 

2005; Coutinho, 2000; Reis, s/d, dentre outros), cabe ressaltar que “o Partido 

dos Trabalhadores é produto direto da crise da autocracia burguesa e de seu 

modelo econômico” (Iasi, 2017, p. 4). Deste modo, com uma trajetória iniciada 

a partir da experiência sindical, a conjuntura dos anos de 1970 e 1980 incide 

sobre o amadurecimento político dos quadros que operam a fundação deste 

partido (Iasi, 2012). 

 O PT emerge, portanto, como um partido que pretendia se constituir 

ao largo das experiências do PCB e do PCdoB por discordar dos fundamentos 

que sustentavam o projeto nacional-democrático, como a aliança com a 

burguesia nacional, mas também por motivos mais imediatos, como, por 

exemplo: 

 

[...] a intensa luta dentro do sindicalismo que obrigava uma 

demarcação com a linha do PCB e PCdoB, que apoiavam e 

participavam de máquinas sindicais controladas por pelegos [...]. 

Outra razão, não menos importante, é que o PT acabou por ser o 

desaguadouro de um conjunto de militantes e organizações que 

romperam com o PCB no contexto da derrota de 1964, ou que dele 

já vinham divergindo, como a corrente trotskista desde os anos 

vinte, e que haviam acumulado críticas à formulação estratégica 

determinante no período passado. Este contexto se manifesta nas 

primeiras formulações do PT e ganha forma mais acabada a partir 

do V Encontro Nacional em 1987 (Iasi, 2017, p. 5).  

 

 Desde sua fundação, e mais precisamente no 1º Encontro Nacional em 

1981, era clara a tentativa de se criar e defender uma nova e original 

programática para o Brasil rumo ao socialismo, que se afastava do projeto 

nacional-democrático do PCB. Contudo, foi no V Encontro Nacional em 1989 

que um novo projeto para o Brasil se afirma através da chamada estratégia 

democrático-popular (EDP).  

 Deste modo, como já afirmado linhas acima, o PT discordava da aliança 

com a burguesia proposta pelo PCB; discordava também do entendimento de 

que era preciso que o Brasil superasse sua dependência ao imperialismo e a 



107 

 

sua estrutura agrária baseada no latifúndio para que, ultrapassando esta 

etapa, seguisse rumo ao socialismo. “Neste sentido, parece que o PT 

procurava romper com a formulação democrática nacional pela crítica do 

‘etapismo’ e pela aliança com a burguesia”. (Iasi, 2017, p. 5) 

 Enquanto o PCB defendia a necessidade de uma revolução brasileira 

como antessala para a revolução socialista, para o PT, o Brasil já possuía um 

capitalismo completamente consolidado, apesar de manter alguns traços 

arcaicos como a estrutura fundiária baseada no latifúndio e o desequilíbrio 

regional. Seria necessário, portanto, a efetivação de uma aliança orgânica 

entre trabalhadores do campo e da cidade com vistas à criação de uma ampla 

esfera popular. Ou seja, não se tratava de buscar aliança com setores da 

burguesia, mas entre os trabalhadores, que, embora diversos, deveriam estar 

imbuídos pela mesma perspectiva de classe. 

 Sendo assim, o novo programa do PT está fundado nos seguintes 

aspectos, conforme Iasi (2017):     

 

[...] a) uma caracterização do Brasil como tendo um 

desenvolvimento capitalista no qual se reproduzem desigualdades 

regionais e sociais e é marcado pela marginalização dos setores 

populares do espaço político; b) um Estado Burguês que 

historicamente assumiu uma feição predominantemente coercitiva 

e que com a abertura democrática abre a possibilidade de uma 

real ampliação da política para os “de baixo”; c) a impossibilidade 

de uma passagem imediata ao socialismo o que implica em uma 

política de acúmulo de forças; d) este acúmulo de forças se 

fundamenta na organização das demandas populares a serem 

apresentadas tendo por eixo um programa antimonopolista, anti-

imperialista e antilatifundiário que ao se chocar com o caráter 

autocrático do Estado Burguês levaria a uma ruptura (em uma 

aproximação), ou que devido ao fortalecimento da sociedade civil 

poderia levar gradualmente a um conjunto de reformas que 

superariam o capitalismo (em outra); e) o terreno desta luta seria 

o da democracia e os principais instrumentos seriam as lutas 

sociais e a participação nas eleições que combinadas levariam, 

numa determinada alteração na correlação de forças, a chegar a 

pontos institucionais que poderiam desencadear as reformas 

radicais (Iasi, 2017, p. 15). 

 Com a afirmação acima, percebe-se claramente a influência do 

pensamento de Florestan Fernandes e Carlos Nelson Coutinho 

principalmente. A nova programática partia dos fundamentos pautados em 



108 

 

Florestan Fernandes de que o caráter burguês do Estado brasileiro, adensado 

pelo processo de “contrarrevolução preventiva”, com a conjuntura de 

transição democrática dos anos de 1980, seria confrontado pela primeira vez 

na história brasileira com as pautas “dos de baixo”.  

 Do mesmo modo, conforme Martins et alii (2014), Florestan Fernandes 

reconhecia que, apesar de a burguesia brasileira não ter avançado em 

determinados processos históricos (como, por exemplo, a manutenção da 

mesma estrutura fundiária baseada no latifúndio), mantendo intactas as 

‘tarefas em atraso’, seria possível que, a partir da mobilização e engajamento 

político popular possibilitado pela conjuntura supracitada, fosse possível se 

transitar da “revolução dentro da ordem” para uma “revolução contra a 

ordem”, superando os limites da democracia burguesa e alcançando o 

patamar de uma “democracia da maioria”. 

 Além das contribuições de Florestan Fernandes, a Estratégia 

Democrático-Popular contou também com a influência do pensamento de 

Carlos Nelson Coutinho50. Como já tratamos páginas atrás, com o ensaio A 

Democracia como Valor Universal, Coutinho (1979) se propunha a afirmar sua 

discordância em relação à defesa de que a democracia cumpriria uma função 

tática na construção do socialismo. Segundo Coutinho, este entendimento 

elaborado pelo PCB repousava sobre uma concepção contemporaneamente 

anacrônica de Estado Restrito, claramente disposta no Manifesto Comunista, 

porém não condizente mais com o Estado do século XX. Para ele, a 

democracia possuía valor universal e deveria continuar existindo na sociedade 

socialista. Quanto a este entendimento de Coutinho (1979) em relação à 

 
50 Martins et alii (2014) faz uma expressiva defesa da necessidade de se estudar o pensamento de Carlos 

Nelson Coutinho para a apreensão do debate teórico e político brasileiro no período de 1960-1980: 

“Carlos Nelson Coutinho foi um dos pensadores mais destacados neste processo de confluência em 

direção ao tema da democracia, notadamente entre os socialistas. Assim, conhecer profundamente sua 

contribuição é uma das precondições para compreender adequadamente o evolver do pensamento 

político brasileiro no período em questão – e, para isso, não é de menor importância considerar os 

seguintes aspectos: a) todo o seu pensamento maduro é marcado por certa remissão peculiar a Antonio 

Gramsci e por um profundo debate com o pensamento conhecido como ‘eurocomunista’, o que remete 

a polêmicas no movimento comunista internacional, já prenunciando a grande crise seguida pelo 

colapso das experiências socialistas; b) sua reflexão política se constitui, num primeiro momento, visando 

a incidir sobre a disputa de rumos no PCB, que se aprofundou e encarniçou cada vez mais após a derrota 

de 1964 e que atingiu seu ponto culminante na virada dos anos 70 aos 80; c) num segundo momento, 

esta reflexão esteve diretamente pautada pelo processo de ‘redemocratização’ da sociedade brasileira  

em curso a partir de fins dos anos 1970 e por sua decisão de influir sobre os rumos do PT, partido ao 

qual Carlos Nelson viria a aderir nos anos 1980” (Martins et alii, 2014, p. 370). 

 



109 

 

concepção de Estado no Manifesto Comunista, Martins et alii (2014) divergem 

e afirmam que  

 

[...] a obra juvenil de Marx tem uma grande relevância, pois já 

aparecem dois elementos fundamentais da sua teoria do Estado 

que permanecerão: a diferença entre o conteúdo e a forma do 

Estado, em que o conteúdo está associado com a defesa da 

propriedade privada; e o caráter alienante, religioso, do Estado e 

da constituição, que é expressão de uma alienação que acontece 

na vida real dos homens. Esses dois elementos-chave na teoria do 

Estado marxiana denotam uma interpretação do Estado burguês 

não apenas como instrumento de coerção de uma classe sobre 

outra, mas também como instrumento de convencimento, dada a 

função ideológica que expressa a partir da defesa de uma 

liberdade e uma igualdade abstratas que correspondem à 

igualdade e à liberdade, enquanto proprietários de mercadorias, 

da troca de equivalentes. O Estado não precisa impor pela força a 

adesão à liberdade e à igualdade abstratas, já que essas são aceitas 

como algo natural pelo indivíduo produtor de mercadorias. [...] É 

essa a interpretação da construção teórica de Marx a respeito do 

Estado que nos parece mais fiel a seu pensamento e, mais 

importante que isso, fiel ao próprio movimento do real. Dito de 

outra forma: o que acabamos de expor contradiz a tese de que em 

Marx haveria uma teoria “restrita” do Estado, que seria entendido 

como mero “comitê executivo dos negócios da burguesia” e 

instrumento de coerção (Martins et alii, 2014, p. 375).   

  

 Assim, apesar da afirmação textual sobre o caráter restrito do Estado 

no Manifesto Comunista, é inegável que o pensamento marxiano disposto em 

suas obras da juventude, como a Crítica da Filosofia do Direito de Hegel e 

Sobre a Questão Judaica, ao afirmarem o papel da democracia e 

principalmente da igualdade na ordem burguesa, tende a afirmar o papel da 

superestrutura para a dominação burguesa. A dominação burguesa, para 

ocorrer, exige a “ilusão jurídica”, isto é, é preciso se garantir condições 

objetivas e subjetivas para que todos sejam juridicamente concebidos como 

iguais, apesar de desiguais. 

 Para Coutinho, o protagonismo político da classe trabalhadora no 

século XX apontava para um processo de socialização da política, que no caso 

brasileiro também estava em curso, visto que o amadurecimento do 

capitalismo em solo brasileiro, ainda que pela ‘via prussiana’, proporcionou 



110 

 

também as condições objetivas para a participação política dos trabalhadores. 

Tudo isso apontava para a necessidade do adensamento da democracia como 

via para a construção do socialismo. Deste modo, “[...] o autor conclui que a 

luta socialista no Brasil dos anos 80 dever-se-ia dar através da luta pela 

constituição de uma democracia de massas, [...] baseada numa socialização 

da participação política [...]. A ampliação da democracia seria, assim, o 

caminho para o socialismo” (Martins et alii, 2014, p.374). 

 Em síntese, Iasi (2017) sublinha que, quanto à influência de Coutinho,   

 

[...] estas formulações constituem um elemento importante na 

constituição daquilo que se denominou de estratégia Democrática 

e Popular. Podemos, sinteticamente, apontar os seguintes 

aspectos: a) a centralidade da questão democrática; b) a convicção 

segundo a qual o processo de democratização aberto pela crise da 

ditadura alterou a correlação de forças e permitiu a consolidação 

de uma sociedade civil forte; c) uma concepção “ampliada” de 

Estado na qual esta correlação de forças poderia imprimir uma 

direção política ao Estado que não poderia mais ser visto como o 

“comitê executivo dos interesses burgueses”, mas como síntese da 

luta entre as classes; d) a possibilidade de reformas radicais 

produzirem “gradualmente” mudanças estruturais que levariam a 

superação do capitalismo (Iasi, 2017, p. 14). 

  

 Com efeito, podemos afirmar que, apesar da estratégia democrático-

popular e o programa nacional-democrático serem diferentes e portarem 

especificidades em seus respectivos processos, “trata-se essencialmente 

deduas formulações muito distintas, mas que partilham de uma mesma 

convicção: não é possível uma estratégia e um programa de caráter socialista, 

o que implica em uma mediação democrática (nacional no caso do PCB, 

popular no caso do PT)”. (Iasi, 2017, p. 15) Ou seja, o caminho para a 

construção de uma ordem anticapitalista exigia necessariamente a 

incorporação da democracia. Ou, no dizer de Coutinho,  

 

A discussão sobre os vínculos entre democracia e socialismo 

conheceu diferentes etapas e conhece ainda hoje diferentes 

formulações, tanto em nível internacional quanto no Brasil. Em 

nosso país, [...] a maioria da esquerda afirmou durante muito 

tempo que a democracia seria, quando muito, apenas uma etapa 

preliminar no caminho para o socialismo, algo a ser descartado 

quando se desse a implantação de uma “ditadura do proletariado”. 



111 

 

Mais tarde, sobretudo a partir dos anos 70, cresceu a convicção [...] 

de que a democracia seria um momento ineliminável não só da 

luta pelo socialismo, mas também de sua construção e organização 

(Coutinho, 2000, p. 17). 

 

 É exatamente partilhando deste entendimento sobre o papel da 

democracia na construção de uma nova sociedade brasileira na virada da 

década de 1970 para 1980, que fosse capaz de superar seu atraso histórico, 

que o Serviço Social brasileiro nos anos de 1980 constrói um novo código de 

ética em 1986 e depois em 1993, quando indica claramente a democracia 

como um princípio ético-político.  

 

  



112 

 

III 
O Serviço Social no Brasil e a Democracia  

 

3.1. A “Virada” do Serviço Social no Brasil e a adoção da democracia 

como perspectiva política cotidiana 

 

 É vasta, entre as referências bibliográficas contemporâneas da área de 

Serviço Social, a análise sobre o Congresso da Virada de 1979, que expressou 

a “intenção de ruptura” (Netto, 1996) do Serviço Social brasileiro com sua 

herança conservadora. Sabe-se também que tal evento foi ao mesmo tempo 

produto de uma série de processos anteriores, como o Movimento de 

Reconceituação latino-americano, por exemplo, e produtor também de novos 

horizontes para o Serviço Social brasileiro e sua categoria profissional com 

impactos na formação profissional, na produção de conhecimento da área, no 

exercício cotidiano da profissão e na organização política da categoria de 

assistentes sociais. 

 Nesses mais de oitenta anos de existência do Serviço Social no Brasil, 

sua historiografia destaca que esta profissão emerge a partir de uma 

conjuntura bastante particular dos anos de 1930, marcada pelo modo como o 

governo Vargas respondeu às expressões da questão social, que, 

consideradas as nossas particularidades sócio-históricas, vincula-se às 

necessidades do capitalismo em sua fase monopolista.  

 Trata-se, como nos indicam as referências bibliográficas mais críticas 

da Área (Iamamoto, 2007; Netto, 1996, dentre outros), de uma profissão que 

ocupa particular posição e papel na divisão social e técnica do trabalho, no 

campo da reprodução social, e é requisitada para responder às chamadas 

expressões da questão social por meio de políticas sociais.  

 Diante de tal requisição sócio-profissional, um determinado perfil 

profissional foi constituído na gênese da profissão: alguém que fosse 

vocacionado para o aprimoramento do laicato, constituindo-se, deste modo, 

em uma “elite virtuosa”; integrante de uma militância católica; com uma  

formação voltada majoritariamente para a cristalização de determinadas 

posturas valorativas vinculadas à manutenção de uma moral burguesa; 

categoria majoritariamente feminina e herdeira de determinados segmentos 



113 

 

da burguesia ou aspirantes e que, portanto, defendiam um conjunto de 

valores hegemônicos na ordem burguesa. 

Tais valores que combinavam concepções oriundas do positivismo e 

do neotomismo constituíram as prescrições éticas presentes nos Códigos de 

Ética de 1947, 1965 e 1975 (Barroco, 1999, 2001 e 2008), tais como o homem 

entendido como “pessoa humana”, a centralidade da família como célula 

básica da sociedade, a defesa da neutralidade profissional, presença de forte 

corporativismo. Era subjacente a estes códigos de ética sua clara vinculação 

ao conjunto de valores hegemônicos na sociedade burguesa, o que os tornava 

afinados com a mesma direção do projeto societário burguês.  

 Entretanto, a partir dos anos de 1970, novos ares passam a envolver o 

Serviço Social brasileiro, que recebe os influxos de uma série de processos 

exógenos e endógenos à profissão [note-se que a separação aqui em 

processos exógenos e endógenos é puramente abstrata, pois na realidade 

estão autoimplicados], os quais, por sua vez, influenciaram e prepararam a 

“virada do Serviço Social”, cuja “intenção de ruptura” com o conservadorismo 

possibilitou a apreensão de um conjunto de novos valores claramente 

vinculados à classe trabalhadora que passam a orientar a categoria dos 

assistentes sociais através dos códigos de ética de 1986 e 1993.  

 Deste modo, há um conjunto de processos exógenos ao Serviço Social 

que atravessa a conjuntura desde o final dos anos de 1960, passando pelos 

anos de 1970 e 1980, que, sem dúvida, incide sobre a classe trabalhadora de 

um modo geral e os assistentes sociais em particular. Tais processos possuem 

uma orgânica relação com as exigências da acumulação do capital, trazendo 

impactos políticos e culturais visíveis, por exemplo, nos acontecimentos que 

caracterizaram o “maio de 1968”, a derrota norte-americana no Vietnã e a 

expansão das esquerdas, as guerras coloniais na África, a crise econômica dos 

anos de 1970 e o declínio das ditaduras civis-militares, como no caso da 

brasileira. No Brasil, este declínio é acompanhado pelo florescimento de um 

novo perfil de movimento social, como o sindical, cuja experiência acumulada 

resultou na criação de centrais sindicais como a Central Única dos 

Trabalhadores (CUT) e do Partido dos Trabalhadores (PT).  

 Este conjunto de eventos e processos que acontecem no mundo e no 

Brasil soma-se às transformações que ocorrem no interior do Serviço Social, 

que já consiste nesta época em uma profissão regulamentada (lembremos, 

inclusive, que os Conselhos Profissionais de Serviço Social datam da década 



114 

 

de 1960 na nossa profissão). Ou seja, as décadas que antecederam os anos de 

1980 representaram ganhos políticos e acúmulos teóricos importantes para o 

Serviço Social, notadamente os debates promovidos pelo Movimento de 

Reconceituação Latino-Americano (1965-1975).  

Cabe ressaltar também que, nos anos de 1960, o Serviço Social já 

possuía um consolidado mercado de trabalho, que, apesar de em expansão 

na época, buscava redimensionar-se. Além disso, com a reforma universitária 

de 1960 no Brasil, o Serviço Social passa a ser uma profissão de nível superior 

com crescimento do número de cursos de graduação na área e com a entrada 

de estudantes oriundos dos segmentos médios da sociedade brasileira e da 

classe trabalhadora, alterando expressivamente o perfil socioprofissional dos 

jovens assistentes sociais.  

 Dentre estes novos estudantes, cabe destacar a vinculação de muitos 

com a chamada “esquerda católica” e com quadros militantes do PCB, que 

facilitam a aproximação da categoria [ou de pelo menos sua vanguarda] com 

o pensamento marxista e suas concepções teóricas (Netto, 1989; Netto, 

1991(a); Netto, 1991(b)). 

 Com a expansão do número de cursos de graduação, se observa 

também nos idos dos anos de 1970, a criação dos primeiros cursos de pós-

graduação (Mestrado na PUC SP e depois PUC RJ), alavancando a produção 

autóctone do conhecimento da Área com clara direção social crítica. Esta nova 

produção bibliográfica passa a incidir sobre os rumos da formação graduada 

e, sem dúvida, ajuda a alavancar a revisão do novo currículo mínimo para os 

cursos de Serviço Social homologado pelo MEC em 1982. 

Com efeito, a “Virada de 1979”, como sabemos, resultou de vários 

processos políticos e culturais desenvolvidos no Brasil e no mundo e, também, 

engendrou uma série de “novas Viradas” no interior da profissão (Guerra; 

Ortiz, 2009) tanto do ponto de vista da formação e do trabalho profissional, 

mas também e especificamente no âmbito da ética profissional – com a 

revogação do Código de Ética de 1975 – e da organização política da 

categoria, mais precisamente nas ações e agendas de nossas entidades.  

Neste sentido, durante nosso processo de pesquisa, nos foi possível 

identificar a adoção da perspectiva democrática no conjunto CFAS/CRAS – 



115 

 

atualmente CFESS/CRESS – por meio da análise de alguns materiais de 

comunicação de tais entidades voltados à categoria profissional51.  

Nesta direção, tivemos a oportunidade de analisar um universo de 

sessenta e um (61) jornais e boletins emitidos pelo CRAS 7ª Região (Rio de 

Janeiro) nas décadas de 1980 e 1990, sendo quatorze (14) e quarenta e sete 

(47) respectivamente. A análise de tais materiais explicita como a perspectiva 

democrática não somente conduziu política e ideologicamente a entidade em 

relação à adesão a determinadas bandeiras e pautas majoritariamente 

presentes nas décadas de 1980 e 1990 – como a defesa do direito de greve, 

por exemplo; mas inseriu-se objetivamente no cotidiano executivo e 

operacional do próprio CRAS, como abaixo apontado em avaliação da gestão 

da entidade no triênio 1984/1987, especificamente nas ações do eixo 

“Democratização do CRAS”: 

 

1.Realizar reuniões abertas com participação da categoria; [...] 3. 

Realizar assembleias para decisões de questões centrais; 4. 

Propiciar a eleição de delegados por locais de trabalho com poder 

decisório no Conselho Pleno do CRAS; [...] 7. Realizar assembleia 

para definir a utilização das verbas arrecadadas pelo CRAS; 8. 

Realizar assembleias trimestrais de prestação de contas; 9. Criação 

de comissões de trabalho de acordo com decisões da categoria 

(CRAS, 1987, p. 1). 

 

A ênfase no recurso das assembleias como espaço decisório legítimo e 

majoritário para o encaminhamento das decisões políticas, mas também as 

operacionais a estas implicadas como o uso dos recursos financeiros da 

entidade – é uma nítida expressão da adoção da perspectiva democrática no 

cotidiano do Conselho. Considerando a postura conservadora e cartorial que 

estas entidades possuíam nas décadas anteriores a este período, a utilização 

recorrente de assembleias se colocou como uma inovação que pressupôs que 

a democracia exige a disposição do debate e da tomada coletiva de decisões 

que, no caso, definiriam os rumos da entidade.  

 
51 Os resultados aqui expostos foram apresentados no XVII Congresso Brasileiro de Assistentes Sociais 

em 2022 (formato remoto) e publicados em seus Anais sob o título “Serviço social e democracia: 

desdobramentos sobre a organização política da categoria profissional nas décadas de 1980 e 1990” 

pela equipe da pesquisa composta por Fátima Grave Ortiz (coordenadora do projeto), Gabryella Luna 

do Bomfim, Adrielle Campelo Campos, Julia de Souza Santos Teixeira (na qualidade de bolsistas de 

Iniciação Científica). Disponível em: https://cbas.silvaebrisch.com.br/anais/2022/ 



116 

 

Hoje, a convocação de assembleias para aprovação das contas do 

Conselho e valores de anuidades, por exemplo, parece algo corriqueiro e 

usual; mas a análise concreta dos processos históricos que constituem a 

historiografia do Serviço Social não deixa dúvidas de que nem sempre fora 

assim; ao contrário, o recurso recorrente ao instrumento da assembleia 

expressa bem o alcance da Virada de 1979 sobre a postura cotidiana dos 

Conselhos e a adesão deste à perspectiva democrática sobre a profissão e nas 

relações interprofissionais.  

Do mesmo modo, a necessidade de envolver efetivamente a categoria 

profissional nas decisões e no trabalho cotidiano do CRAS a partir da 

participação dos assistentes sociais em comissões – como é comum 

atualmente – expressa também esta perspectiva e a necessidade de contribuir 

com a construção de uma intervenção profissional afinada com os interesses 

e necessidades reais dos usuários. A articulação da entidade com as lutas mais 

gerais da classe trabalhadora, bem como, e principalmente, o estímulo à 

categoria profissional para que os profissionais se engajassem diretamente 

nestas lutas, buscando alianças políticas capazes de fortalecer um projeto 

societário alternativo ao burguês por meio da adoção estratégica da 

democracia, também é observada na análise dos materiais do CRAS, como 

nas ações pertinentes à avaliação da gestão 1984/1987 supracitada: 

 

IV – ARTICULAÇÃO COM AS LUTAS GERAIS DA SOCIEDADE: 1. 

Apoiar a luta de todos os setores da sociedade contra o arbítrio e 

a exploração que pesam sobre nosso povo; 2. Estabelecer a 

articulação com as entidades da categoria, tendo em vista a defesa 

das lutas democráticas; 3. Defender efetivamente a livre 

manifestação política dos profissionais em seus locais de trabalho 

e nos demais espaços da sociedade; 4. Apoiar a organização dos 

trabalhadores ao nível nacional (CRAS, 1987, p. 1). 

 

Ratificando essa posição, observa-se, também, já nos idos de 1990, em 

entrevista concedida pelo saudoso professor Haroldo Abreu ao CRESS 7ª 

região e publicada pelo Conselho Regional em seu jornal em 1998, a 

necessidade da criação de espaços de debate para afirmação da perspectiva 

democrática. Afirmava o professor que,  

 

A ampliação do debate é sempre positiva na perspectiva 

democrática. Não existe democracia sem debate. Os trabalhadores 



117 

 

de Serviço Social devem trabalhar para isso, se não continuaremos 

com a sensação de impotência. Conquistar novos conhecimentos, 

estar articulados com outros, reduz esta sensação e facilita a 

construção de caminhos e alternativas. A estratégia fundamental 

hoje é construir fóruns de debate, alimentar uma cultura crítica 

(CRESS, 1998, p. 8. Grifos nossos). 

 

Em que pese a conjuntura do final dos anos de 1990 com forte impacto 

do neoliberalismo sobre os direitos e políticas sociais ratificada pelo processo 

de contrarreforma do Estado promovida pelo governo Fernando Henrique 

Cardoso, a fala acima ratifica a adoção da perspectiva democrática expressa 

na premente necessidade de ampliação do diálogo com os possíveis aliados 

políticos – como uma alternativa para enfrentamento da crise.  

O reconhecimento da democracia como recurso estratégico para a luta 

da classe trabalhadora, como tratado anteriormente neste texto, esteve como 

fundamento central dos projetos de sociedade da esquerda, não apenas aqui 

no Brasil, como em várias partes do globo e, neste sentido, não é de se 

surpreender a sua indicação também no âmbito do Serviço Social, como se 

atesta em mais um jornal do CRAS de 1986: 

 

A luta por democracia não pode ser entendida como um fim em si 

mesmo, mas como uma estratégia que, dentro do processo mais 

geral, contribua para a conquista de condições concretas e 

objetivas para a organização e avanço do projeto político [...] 

(CRAS, 1986, grifos nossos).  

 

Neste sentido, a análise dos jornais ratifica o entendimento da entidade 

sobre o potencial da democracia como recurso estratégico para o processo 

de construção de um projeto societário alternativo ao capitalismo. Contudo, 

é importante se sublinhar, também, a tendência de alinhamento mais fino da 

entidade, por meio de artigo de autoria de uma de suas conselheiras, na 

década de 1990, com alguns pressupostos do chamado Eurocomunismo, 

como o questionamento a então hegemonia soviética sobre os demais 

Partidos Comunistas pelo mundo, bem como a defesa do pluralismo como 

necessidade para afirmação de um projeto societário alternativo.  

 

A alternativa democrática exige a convivência plural entre 

diferentes; exige o rompimento com uma antiga prática social que 

transforma opositor em adversário; exige para os mais novos 



118 

 

aprender a viver num Estado democrático e a reaprendizagem 

para os que tiveram a oportunidade de viver este estado em alguns 

curtos períodos da história política brasileira; e exige a 

compreensão da maioria da esquerda brasileira de que a queda do 

Muro de Berlim não é um problema de ‘construção civil’, mas 

significa a necessidade de um rompimento radical com as velhas 

concepções de socialismo leninista derivada do bolchevismo. [...] A 

alternativa democrática ‘só é viável se conciliar a defesa da 

igualdade de oportunidade com a defesa da valorização dos 

diferentes’ (LIMA, S. B. IN: CRAS, 1991, p. 6. grifos nossos).  

 

Assim, por caminhos bastante particulares, porém afinados com 

algumas das tendências políticas existentes em solo brasileiro nas décadas de 

1970, 1980 e 1990, no campo da esquerda, a democracia se colocou para 

nossas entidades, das quais o Conselho Regional de Serviço Social da 7ª 

região tem se configurado como uma importante expressão, como uma 

perspectiva central para organização política e executiva destas na relação 

com a categoria profissional, mas também com os usuários e com a 

identificação de outros aliados políticos. A aliança política, com outros sujeitos 

e seus movimentos e lutas sociais, se afirmou como matéria da prática 

democrática necessária para a construção de um projeto societário alternativo 

ao capitalista.  

 

Assim, é que a prática democrática que se fala aqui é a surgida na luta, 

distante dos escritos da Constituição e presente no afloramento de diversas 

greves no país à revelia da legislação vigente [...]. É, em respeito e 

consonância com este projeto, que parcela significativa da categoria dos 

assistentes sociais engrossa um movimento, redefinindo sua prática 

profissional e inserindo-se concretamente nos movimentos sociais (CRAS, 

1986, p.2. grifos nossos).  

 

 Desta forma, as pesquisas indicam que é possível afirmar que o Serviço 

Social no Brasil adotou, a partir dos anos de 1980, uma nova perspectiva 

política nitidamente vinculada à democracia – tomada como valor e não 

somente como regime político – no cotidiano de suas entidades, como muito 

bem atestam os materiais de comunicação do Conjunto CFAS/CRAS e 

também CFESS/CRESS, principalmente na conjuntura eleitoral que elegeu o 

primeiro governo Lula em 2003.  



119 

 

 Entretanto, como nos é sabido, cabia ao Conjunto CFAS/CRAS (e ainda 

cabe ao CFESS/CRESS) orientar e fiscalizar o desenvolvimento do exercício 

profissional e, neste sentido, o cumprimento da ética profissional. Assim, a 

partir da adoção da democracia como perspectiva para a atuação no âmbito 

dos Conselhos, seria urgente seu espraiamento para a totalidade da categoria 

profissional. Novos valores deveriam orientar o trabalho profissional em seu 

cotidiano institucional, o que exigia a revogação do Código de Ética vigente 

desde 1975.  

 A aprovação de um novo Código de Ética Profissional em 1986 e depois 

em 1993 consistiu em um processo que caminhou nesta esteira, que, 

começando com a Virada de 1979, atravessou por todos os anos de 1980 e 

1990 – período alvo de nosso projeto de pesquisa.    

 

3.2. A Democracia como perspectiva e princípio ético-político52 

para o Serviço Social no Brasil 

 

Sabemos que o Código de Ética Profissional de 1986 foi o primeiro a 

romper efetivamente com a chamada “ética tradicional”. Trata-se de um 

Código que fez questão de afirmar sua relação histórica com a nova fase 

política pela qual passava o Brasil, o que se pode verificar explicitamente em 

sua “Introdução”: 

 

A sociedade brasileira no atual momento histórico impõe 

modificações profundas em todos os processos da vida material e 

espiritual. [...] Inserido neste movimento, a categoria de assistentes 

sociais passa a exigir também uma nova ética que reflita uma 

vontade coletiva, superando a perspectiva a-histórica e a-crítica, 

onde os valores são tidos como universais e acima dos interesses 

de classe. A nova ética é resultado da inserção da categoria nas 

lutas da classe trabalhadora e, consequentemente, de uma nova 

visão da sociedade brasileira. Neste sentido, a categoria, por meio 

 
52 Parte dos resultados apresentados neste item foram originalmente publicados em 2023 na coletânea 

“Crise do capital e a regressão conservadora: impactos políticos, sociais e territoriais” organizado pelas 

professoras Alejandra Pastorini, Gabriela Maria Lema Icasuriaga e Maristela Dal Moro, com o capítulo 

intitulado “O Serviço Social Brasileiro e a adoção da Democracia como Princípio Ético-Político”. Ressalta-

se também que o processo de adoção da democracia como perspectiva e como princípio ético-político 

também foi apresentado no artigo de própria autoria intitulado “Serviço Social e democracia: 

perspectiva e princípio ético-político” publicado no número 50, volume 20 da Revista Em Pauta em 2022, 

disponível em: Vista do Serviço Social e democracia: perspectiva e princípio ético-político.   



120 

 

de suas organizações, faz uma opção clara por uma prática 

profissional vinculada aos interesses desta classe (GEPE, 2006, p. 

59). 

   

 Na verdade, o Código de Ética de 1986 consistiu em um dos produtos 

da grande renovação que o Serviço Social brasileiro realizou a partir da virada 

dos anos de 1970 (Guerra; Ortiz, 2009). O giro político, mas também teórico-

metodológico, que esta profissão fez no Brasil foi impressionante e inédito em 

relação a outras partes do mundo, se considerarmos sua intensidade e crítica.  

Sua aproximação com a tradição marxista permitiu que o Serviço Social 

superasse a defesa da neutralidade, indicando claramente uma posição 

política. Uma vez se reconhecendo como partícipe da classe trabalhadora, o 

assistente social brasileiro passa a se identificar como trabalhador assalariado, 

bem como os usuários das políticas e serviços sociais53. O reconhecimento do 

caráter burguês do Estado e das políticas sociais como espaço de disputa 

entre as classes sociais fundamentais define para o assistente social sua opção 

política pela defesa dos direitos sociais e a identificação dos usuários como 

cidadãos e portadores destes54.  

 Há também um claro entendimento acerca da importância dos 

movimentos sociais e da necessidade da participação popular na construção 

de uma nova sociedade, o que vincula a orientação ético-política deste 

Código à conjuntura de efervescência política dos anos de 1980, além de 

aproximá-lo das indicações teórico-políticas presentes na Estratégia 

Democrático-Popular, como por exemplo, no artigo 6º que trata as relações 

com os usuários: 

 

Refletir com os usuários sobre a importância de seu engajamento 

em movimentos populares e/ou órgãos representativos da classe 

trabalhadora; respeitar, no relacionamento com o usuário, o seu 

direito à tomada de decisões, o saber popular e a autonomia dos 

 
53 Neste sentido, é inconteste a importância da obra “Relações Sociais e Serviço Social no Brasil: esboço 

de uma interpretação histórico-metodológica” de autoria de Marilda Vilela Iamamoto e Raul de Carvalho 

em 1982. O referido livro é considerado um “divisor de águas” para o Serviço Social brasileiro, exercendo 

também importante influência para a profissão na América Latina. Neste, o Serviço Social é concebido 

como uma profissão que integra a divisão social e técnica do trabalho, assumindo papel particular na 

especialização do trabalho coletivo, mais precisamente no campo da reprodução material e ideológica 

da classe trabalhadora.  

54 É possível se observar dentre os deveres do assistente social na relação com os usuários, conforme o 

artigo 6º do Código de Ética de 1986: “discutir com os usuários seus direitos e os mecanismos a serem 

adotados na sua efetivação e em novas conquistas; contribuir para que os usuários utilizem os recursos 

institucionais como um direito conquistado pela classe trabalhadora” (GEPE, 2006, p. 66). 



121 

 

movimentos e organizações da classe trabalhadora (GEPE, 2006, p. 

66).  

   

 Assim, os assistentes sociais passam a reconhecer a dimensão política 

de sua atuação profissional e a estabelecer um compromisso ético-político 

com a população usuária do Serviço Social, colocando seu conhecimento da 

realidade à disposição de tais interesses, o que é possível se identificar 

textualmente em muitos artigos do referido Código. Além disso, o Código de 

Ética de 1986 estabelece claramente a possibilidade da denúncia pública, 

apontando para o fim do corporativismo.  

 Cabe ressaltar que, apesar do tema da democracia não aparecer 

claramente como princípio, ele atravessa todo o texto do Código de Ética 

como uma perspectiva política a ser adotada nas atitudes e ações 

profissionais. Assim, identifica-se a necessidade de que os assistentes sociais 

se empenhem na democratização do acesso aos recursos institucionais e 

informações disponíveis com vistas à organização, participação e mobilização 

política dos usuários.  

 O apelo à democratização é observado também entre as formulações 

de autores vinculados à Estratégia Democrático-Popular, como Coutinho 

(2000), que, defendendo a imponderável socialização da política como 

processo decorrente do conjunto de transformações econômicas e políticas 

presentes na sociedade burguesa contemporânea e no Estado, afirma que 

“essa alteração na natureza do Estado capitalista determinou uma mudança 

substantiva na estratégia do movimento operário e socialista.” (Coutinho, 

2000, p.39). A democratização das informações apregoada pelo Código de 

Ética dos assistentes sociais se inscreve a partir deste entendimento 

estratégico, pois quanto mais informado estiver o usuário acerca de seus 

direitos e possibilidades políticas, mais capaz de se colocar como sujeito 

político ele se torna.  

 Entretanto, se o Código de Ética de 1986 efetivou uma ruptura radical 

com a ética tradicional, ao mesmo tempo em que se pôs em rota de colisão 

com o projeto societário dominante; também se colocou como forte 

expressão da conjuntura da década de 1980. Neste sentido, algumas 

imprecisões e lacunas foram observadas em suas formulações, fruto, 

certamente, da imaturidade intelectual em relação à temática da ética em 

geral e da ética profissional em particular (Paiva e Sales, 1996). Estas levaram 

à necessidade de revisão do Código em menos de uma década.  



122 

 

 Conforme Paiva e Sales (1996), o reconhecimento da dimensão política 

da ação profissional e a afirmação de uma posição de classe, ao mesmo 

tempo em que rompe com sua histórica neutralidade, também apreende de 

maneira equivocada a natureza da própria classe trabalhadora, que parece 

isenta de contradições.   A “visão romântica” da classe trabalhadora, no dizer 

de Paiva e Sales (1996), apresenta-se aos assistentes sociais, a partir da 

indicação do Código em questão, como uma classe abstratamente superior e 

imune à alienação presente na sociedade burguesa. Deste modo, 

 

Ele vai apresentar, portanto, uma leitura marcadamente idealista e 

voluntarista no que tange ao potencial político da profissão. Isto 

quer dizer que, se foi uma conquista descobrir e atentar para a 

dimensão política da prática, por outro lado houve um excesso de 

ênfase no aspecto político e de ideologização no Código de Ética 

(Paiva e Sales, 1996, p. 176).   

  

 Assim, com fragilidades teóricas e políticas (e normativas, segundo 

Paiva e Sales, 1996), o Código também não expressou corretamente o dever-

ser que devia orientar a categoria profissional em sua atuação institucional 

cotidiana, prendendo-se em alguns momentos a prescrições operacionais, 

como é flagrante, por exemplo, no artigo 6º sobre os deveres dos assistentes 

sociais nas relações com os usuários: 

 

Privilegiar práticas coletivas com os usuários no sentido de 

possibilitar a sua participação no processo de decisão e gestão 

institucional; discutir com os usuários sobre a utilização dos 

recursos sociais para evitar deslocamentos desnecessários na 

busca de atendimento às suas necessidades (GEPE, 2006, p. 66). 

 

 Com efeito, diante de tais perspectivas, o processo de revisão se 

constituiu com o objetivo de assegurar os avanços inegáveis e 

importantíssimos do Código em face de todos os seus antecessores e, 

simultaneamente, corrigir seus problemas. Conforme disposto na 

“Introdução” do Código de Ética de 1993,  

 

A revisão do texto de 1986 processou-se em dois níveis. 

Reafirmando os seus valores fundantes - a liberdade e a justiça 

social -, articulou-os a partir da exigência democrática: a 

democracia é tomada como valor ético-político central, na medida 



123 

 

em que é o único padrão de organização político-social capaz de 

assegurar a explicitação dos valores essenciais da liberdade e da 

equidade. É ela, ademais, que favorece a ultrapassagem das 

limitações reais que a ordem burguesa impõe ao desenvolvimento 

pleno da cidadania, dos direitos e garantias individuais e sociais, e 

das tendências à autonomia e à autogestão social. Em segundo 

lugar, cuidou-se de precisar a normatização do exercício 

profissional, de modo a permitir que aqueles valores sejam 

retraduzidos no relacionamento entre assistentes sociais, 

instituições/organizações e população, preservando-se os direitos 

e deveres profissionais, a qualidade dos serviços e a 

responsabilidade diante do usuário (GEPE, 2006, p. 82, grifos 

meus).    

 

 Além do explícito peso dado à democracia no Código de Ética de 1993, 

o referido documento apoia-se em princípios ético-políticos que devem 

nortear a atuação profissional de um modo mais amplo, indicando, portanto, 

o dever-ser que amalgama as diversas dimensões da profissão, dentre elas a 

ético-política.  

 Desta forma, o Código indica que o exercício da profissão deve ser 

orientado pelo claro compromisso com valores emancipatórios, como a 

liberdade e a emancipação. Tal compromisso não anula a opção política feita 

em 1986 pela defesa dos interesses da classe trabalhadora, mas aqui esta se 

dá pela mediação dos valores. Portanto, ao considerar a classe trabalhadora 

como aquela que detém a missão revolucionária da transformação social, os 

assistentes sociais se mantêm ao lado dela a partir da defesa e compromisso 

com valores, que apenas a ela [classe trabalhadora] concretamente interessa.  

Assim, ao reconhecer a liberdade como valor ético central, bem como 

sua necessária interlocução com “a autonomia, emancipação e plena 

expansão dos indivíduos sociais”, o Código deixa claro que não se refere à 

concepção liberal de liberdade, mas a toma - assim como a emancipação - 

como um valor humano-genérico (Barroco; Terra, 2012, p.63). A existência da 

autonomia, emancipação e a plena expansão dos indivíduos sociais é 

condição para que os sujeitos sejam efetivamente livres, isto é, poderão 

exercitar a liberdade apenas aqueles sujeitos que dispõem de condições 

históricas objetivas e subjetivas que lhes possibilitam ser autônomos, 

emancipados e capazes de se expandirem plenamente em suas capacidades, 

apesar de suas eventuais necessidades.  



124 

 

Esta concepção de liberdade pressupõe a ruptura com as condições 

históricas e causais da alienação, cuja raiz está na divisão social e técnica do 

trabalho existente na sociedade de classes. Reconhecer a liberdade como 

valor ético central significa, portanto, estabelecer alianças com movimentos 

sociais que defendam a mesma programática e projetos emancipatórios de 

sociedade, pois tal tarefa não pode circunscrever-se a uma categoria 

profissional, mas envolver toda a classe trabalhadora. Significa ainda 

identificar a sociedade burguesa como limitadora da liberdade como valor 

humano-genérico e que, por isso, precisa ser historicamente superada, o que 

pressupõe defender: 

 

Opção por um projeto profissional vinculado ao processo de 

construção de uma nova ordem societária, sem dominação-

exploração de classe, etnia e gênero; articulação com os 

movimentos de outras categorias profissionais que partilhem dos 

princípios deste Código, e com a luta geral dos trabalhadores 

(GEPE, 2006, p. 84).    

 

O Código de Ética de 1993 também inova ao conceber o homem como 

um indivíduo social - que se apresenta simultaneamente em sua 

singularidade, mas ao mesmo tempo é portador do gênero humano (Barroco, 

2001; 2008), o que significa não o entender a partir da concepção do indivíduo 

egocêntrico preconizado pelo liberalismo. Ao contrário, este indivíduo social 

é identificado a partir de suas múltiplas dimensões: classe social, gênero, raça, 

etnia, nacionalidade, religião, orientação sexual, idade e condição física. E 

neste sentido, qualquer forma de discriminação e preconceito quanto a esta 

multiplicidade de traços que o constitui deve ser amplamente questionada e 

rechaçada. Cabe ao assistente social, portanto, a defesa dos direitos humanos, 

o que implica lutar contra posturas e atitudes autoritárias e arbitrárias.  

O Código de Ética vigente também defende um conjunto de princípios 

diretamente vinculado ao reconhecimento dos usuários dos serviços, 

programas e políticas sociais como portadores de direitos sociais. Para tanto, 

o Código defende como princípio norteador do exercício profissional a defesa 

da cidadania, da equidade, da justiça social e da democracia e, com isso, indica 

a necessidade de construção da emancipação política (Marx, 2010) como 

condição histórica e, sobretudo, necessária, no caso brasileiro, cuja “revolução 

brasileira” não superou as tarefas em atraso (Fernandes, 1976).  



125 

 

Reivindicando a totalidade nos termos marxianos, o Código de Ética 

de 1993, ao defender a autoimplicação de todos os onze princípios, dentre 

eles aqueles supracitados, indica, no dizer de Barroco e Terra (2012) que, 

 

As mediações históricas por meio das quais esses valores e ações 

se realizam profissionalmente são aquelas que conferem 

especificidade ao trabalho profissional na divisão social do 

trabalho: a viabilização dos direitos sociais, por meio das políticas 

e programas institucionais. No entanto, na elaboração do CE 

entendeu-se que os direitos sociais, as políticas e os programas 

institucionais não constituem a finalidade última da ação 

profissional e não se limitam à forma restrita e fragmentada que se 

reproduz na sociedade burguesa (Barroco; Terra, 2012, p. 61).      

  

É inegável que, diante das particularidades sócio-históricas de nossa 

formação social e da conjuntura neoliberal que se consolida no século em 

curso com perda de direitos trabalhistas e previdenciários e acirramento do 

neoconservadorismo (Barroco, 2011), torna-se imperiosa a luta por direitos. 

Entretanto, não podemos esquecer que, se o Código de Ética de 1986 sofreu 

forte influência dos processos históricos que atravessavam a conjuntura 

brasileira dos anos de 1980, o Código de 1993 também não passou incólume 

à história recente. Como expressão de seu tempo, ele retrata as experiências 

e opções teórico-metodológicas e ético-políticas da categoria profissional, 

que não está isenta de contradições, pelo contrário.  

A luta por cidadania - e, a partir desta, a equidade e a justiça social em 

relação ao acesso aos direitos e políticas sociais que os viabilizam 

cotidianamente - e por democracia faz parte das “tarefas em atraso” no Brasil 

que a esquerda brasileira historicamente denunciou, como tentamos abordar 

ao longo desta pesquisa. Ainda que se reconhecessem os limites desta luta 

para superação completa da ordem burguesa e, por conseguinte, a 

construção de uma sociedade socialista e comunista, a esquerda brasileira - 

apoiada pelas tendências internacionais, como a eurocomunista, por exemplo 

- por meio de suas proposições político-partidárias, identificou como 

necessária a conquista da cidadania e principalmente da democracia como via 

para o socialismo.         

 Neste sentido, recuperamos a hipótese que norteou nossa pesquisa 

em que a adoção da democracia como princípio ético-político em nosso 

Código de Ética de 1993 é herdeira do processo que atravessou a esquerda 



126 

 

mundial e, particularmente, a brasileira, nas últimas décadas do século XX, 

sobretudo, no tocante ao desenvolvimento do projeto Democracia de Massas 

e da Estratégia Democrático-Popular. Conforme nosso Código, é necessário 

realizar “a defesa do aprofundamento da democracia, enquanto socialização 

da participação política e da riqueza socialmente produzida.” (GEPE, 2006, p. 

83 grifos meus).    

 Vimos ao longo desta pesquisa como a afirmação da democracia 

como via para o socialismo foi atravessada por expressivas polêmicas na 

tradição marxista, que ora a tomou como uma estratégia para a superação da 

ordem burguesa, ora como um fim em si mesmo, no qual as instituições 

burguesas se reformariam alcançando um novo patamar de desenvolvimento 

e assim, chegaríamos ao “socialismo democrático”.  

 No caso brasileiro, país notadamente marcado por sua condição 

colonial, a construção da democracia se coloca como tarefa urgente e 

necessária para superação do histórico lastro de decisões políticas e 

econômicas tomadas “pelo alto”. A defesa da democracia para os 

trabalhadores brasileiros como forma de garantia da socialização da política 

é inconteste e é bastante urgente, consideradas as devidas diferenças e 

particularidades, nas propostas tanto do PCB nos idos da década de 1950 em 

diante até os anos de 1960, quanto naquelas veiculadas pelo PT já nos anos 

de 1980 e 1990.  

 Contudo, tomar a defesa da democracia como meio para o acesso à 

riqueza socialmente produzida sem a identificação do conjunto de mediações 

que autoimplicam a esfera da economia e da política no processo de 

produção do valor parece-nos insuficiente. É como se a garantia da 

democracia por si só fosse capaz de permitir o acesso da classe trabalhadora 

à riqueza sem a necessidade preliminar da extinção da propriedade privada 

dos meios de produção. Como podemos identificar historicamente esta 

tensão no pensamento da esquerda brasileira capaz de influenciar o Serviço 

Social brasileiro?    

 Em momentos anteriores nesta exposição, localizamos no dizer de 

Coutinho (1979) em seu escrito sobre a Democracia como Valor Universal, o 

fundamento deste princípio ético-político, ou seja, a defesa da democracia 

como via para a democratização da economia brasileira. No entanto, o 

princípio da defesa da democracia como via para a participação política e 

principalmente para o acesso à riqueza fundamenta-se no projeto 



127 

 

“Democracia de Massas”, defendido também claramente por Coutinho (2000), 

e fundamento programático da Estratégia Democrático-Popular do PT, como 

também já tratamos anteriormente. É o próprio Coutinho (2000) que nos 

lembra de que, dentre os países capitalistas desenvolvidos, constituíram-se 

no segundo pós-guerra dois projetos societários distintos: o “liberal-

corporativo” tipicamente presente nos Estados Unidos e a “democracia de 

massas” encontrada em alguns países europeus. Apesar de não nos caber 

aqui retomar o perfil de ambos os projetos (apesar do primeiro ser facilmente 

identificado com o neoliberalismo), é preciso afirmar que, segundo Coutinho 

(2000), no Brasil pós-ditadura há a presença em disputa de ambos.  

 Identifica-se, todavia, no projeto “democracia de massas” a tendência 

de se estimular a participação política dos vários segmentos da classe 

trabalhadora com vistas a 

 

[...] construir uma vontade coletiva majoritária, capaz de articular 

esses múltiplos interesses por meio da gestação de um espaço 

público em que se combinem hegemonia e pluralismo. Com isso, 

possibilita-se, sem ignorar os interesses privados, fazer 

predominar, nas decisões políticas globais (particularmente as 

econômicas), o efetivo interesse público. Trata-se, para tal projeto 

democrático, de elevar a política do nível “econômico-corporativo” 

ao nível “ético-político”. [...] Essa democracia de massas aparece 

assim como o quadro institucional no qual profundas reformas de 

estrutura [...] podem abrir o caminho - o único caminho possível e 

desejável - para a progressiva construção de uma sociedade 

socialista em nosso país. Condição para isso, decerto, não é a 

minimização do Estado, mas sim sua democratização radical, o 

que implica reformas substantivas que convertam os aparelhos 

estatais, inclusive os econômicos, em instrumentos privilegiados 

do predomínio do interesse público (ou comum) sobre o interesse 

privado (ou corporativo). Também aqui, não é difícil constatar a 

presença, na vida política brasileira atual, de organizações 

partidárias e sindicais próprias desse “modelo”: basta pensar no PT 

e nos demais partidos de esquerda, bem como no sindicalismo 

ligado à Central Única dos Trabalhadores (CUT) (Coutinho, 2000, 

p. 100).    

 

 Conclui-se, portanto, que o projeto societário “democracia de massas” 

que fundamenta a estratégia democrático-popular que, por sua vez, se 

encontra na base das formulações do PT dos anos de 1980 e 1990, consiste no 



128 

 

fértil solo histórico e político e, ao mesmo tempo, substância teórico-

metodológica, para a construção do Código de Ética de 1993 de um modo 

geral, e particularmente do princípio sobre a democracia que nossa pesquisa 

se propôs a recuperar e analisar. 

 Contudo, se do ponto de vista dos projetos societários a estratégia 

democrático-popular encerrou um ciclo para o Brasil (Martins et alii, 2014; Iasi, 

2017), para o Serviço Social brasileiro os princípios ético-políticos vigentes que 

devem fundamentar a postura e atitude profissional em seu cotidiano 

institucional, precisam ser compreendidos em sua historicidade, mas, 

sobretudo, como avanços indiscutíveis em face à ética tradicional. Não se 

trata, portanto, de suprimir tal princípio ou propor a sua revisão (ou até 

mesmo do próprio Código de Ética), mas de entendê-lo como produto da 

trajetória histórica do Serviço Social e do engajamento político de sua 

categoria profissional nos processos sociais e políticos nacionais 

contemporâneos.  

 Como um dos Códigos de Ética mais avançados em termos políticos e 

estratégicos dentre as demais profissões do campo das ciências humanas e 

sociais, cabe ao Serviço Social brasileiro e sua categoria profissional manter 

sua defesa, aprimorando a atuação profissional pautada em tais princípios a 

despeito de suas eventuais tensões e considerando sua historicidade em si e 

a conjuntura regressiva contemporânea que insiste em nos acompanhar.    

Nossas pesquisas também demonstraram que, com a entrada do 

século XXI, e já sob os governos do Partido dos Trabalhadores (PT), a 

perspectiva democrática se ratificou no meio profissional, seja através das suas 

entidades, seja por meio da produção de conhecimento proporcionada pela 

divulgação de teses de doutorado e dissertações de mestrado na área de 

Serviço Social, observando-se, inclusive, a tentativa de se identificar o projeto 

ético-político profissional com o próprio projeto Democracia de Massas. No 

entanto, adentrando-se na segunda década do século XXI, após três gestões 

concluídas do PT, do impeachment da presidente Dilma Rousseff, do governo 

de extrema-direita de Bolsonaro e a atual gestão do PT a partir da coalizão 

Lula-Alckmin em 2023, novas inflexões se põem à democracia e à sua 

perspectiva política subjacente, que precisam ser continuamente identificadas 

e analisadas por assistentes sociais no Brasil. 

  



129 

 

Conclusões 
 

  

Como indicado na introdução deste livro, nosso objetivo era reunir em 

uma só publicação o conjunto de resultados principais obtidos ao longo do 

período em que nossos esforços de pesquisa se voltaram para a temática 

democracia e sua relação com o Serviço Social no Brasil. Alguns desses 

resultados já divulgados em outros veículos editoriais ou eventos demonstram 

a relação orgânica estabelecida entre a democracia e o Serviço Social a partir 

dos anos de 1980 e depois nos anos de 1980.  

 A pesquisa demonstrou que esta relação se consolida a partir da 

“Virada de 1979”, quando o Serviço Social no Brasil adota uma nova direção 

social ao exercício da profissão e à formação de seus quadros profissionais 

tanto no âmbito da graduação quanto no da pós-graduação.  

 A pesquisa apresentou também dados que comprovam a adesão à 

democracia, não somente como princípio, mas mais que isso, como postura 

política cotidiana e mentalidade prática, forjando um novo elemento à cultura 

profissional. Ou seja, a adoção da democracia não somente como deve ser, - 

embora esta seja também necessária - mas como atitude que deve atravessar 

o trabalho profissional em sua íntegra.  

 Entretanto, a adoção da democracia pelo Serviço Social nos anos de 

1980 e 1990 também nos revela dois aspectos que merecem destaque. O 

primeiro refere-se ao fato de que tal adoção encontrou no projeto 

“Democracia de Massas” e na “Estratégia Democrático-Popular” o solo 

histórico e a substância teórico-política necessária para seu desenvolvimento, 

o que, se de um lado, foi extremamente positivo em face ao histórico 

conservadorismo do Serviço Social; de outro, trouxe – sem grandes 

conhecimentos e críticas – para o interior da categoria o conjunto de tensões 

que historicamente dividiu os marxistas pelo mundo. Assim, grande parte das 

polêmicas que atravessaram a utilização da democracia como peça-chave 

para a pavimentação do socialismo, inclusive entre os próprios marxistas, 

passou ao largo do Serviço Social, que a ela [a democracia] aderiu sem 

conhecer em profundidade o debate que pairava sobre ela acerca da 

centralidade de seu papel na construção do socialismo.  

 O segundo aspecto está implicado ao primeiro, pois a adoção da 

democracia como perspectiva e como princípio ético-político precisa ser 



130 

 

entendida também como produto da trajetória histórica do Serviço Social e 

do engajamento político de suas vanguardas profissionais nos processos 

sociais e políticos nacionais contemporâneos, o que envolve a militância 

político-partidária, assim como em sindicatos e movimentos sociais. A 

participação das vanguardas profissionais em outros espaços políticos fora do 

lugar stricto sensu da profissão, permitiu ao Serviço Social a interlocução com 

outras pautas e valores fundamentais para a “Virada de 1979” e, no caso da 

pesquisa, para o reconhecimento da democracia como um dos valores 

centrais para a afirmação do projeto ético-político profissional. 

 Com efeito, apesar das contradições que envolveram o processo de 

adoção da democracia como perspectiva e princípio pelo Serviço Social no 

Brasil, os ganhos teóricos e políticos para a categoria profissional são imensos, 

considerando sua herança conservadora e a realidade em si da sociedade 

brasileira, marcada pelo autoritarismo e golpismo.  

Sabemos que esta adoção faz parte de um processo mais amplo que 

envolveu a construção de uma nova direção social para a profissão no país, o 

que é muito diferente em outros lugares do mundo. Contudo, as pesquisas 

nos apresentam um alerta em relação à apreensão da democracia como 

perspectiva e princípio ético-político por parte dos pesquisadores da Área e 

da categoria profissional.  

Em pesquisa recente55 realizada a partir da análise dos trabalhos 

apresentados nos grandes eventos da categoria profissional no período de 

2016 a 2022 – Congresso Brasileiro de Assistentes Sociais (CBAS) e Encontro 

Nacional de Pesquisadores em Serviço Social (ENPESS) – observou-se um 

conjunto de limitações, que merecem destaque. Foram analisados 52 

trabalhos completos a partir da existência dos descritores: “democracia”, 

“democratização” e “democrático”, que podiam ser localizados no âmbito das 

palavras-chave, título e resumo dos trabalhos. O resultado da análise dos 

referidos trabalhos foi bastante surpreendente em relação ao conhecimento 

que tais pesquisadores parecem ter sobre a temática democracia.  

Em linhas gerais, podemos afirmar os seguintes resultados:  

 
55 Os resultados desta pesquisa serão apresentados pela equipe de pesquisa composta por Fátima Grave 

Ortiz (coordenadora do projeto de pesquisa), Esther Santana Gois da Conceição, Odara Rafaela 

Meneguci Coelho e Rebecca Caetano Francisco (na qualidade de bolsistas de Iniciação Científica) no 

XVIII Congresso Brasileiro de Assistentes Sociais (CBAS) a ser realizado em dezembro de 2025 na cidade 

de Salvador. 



131 

 

1. não há na integralidade dos trabalhos analisados (52) uma 

concepção explícita sobre a democracia e nem a indicação de alguma 

referência bibliográfica que o faça;  

2. Pelo menos quase a metade dos textos analisados (24) indicam que 

o adensamento do neoliberalismo provoca o esvaziamento dos processos 

democráticos, sobretudo no âmbito das políticas públicas. Contudo, apenas 

13 correlacionaram tal fato a natureza mesma da democracia burguesa. É 

como se a dificuldade de afirmação da democracia, do ponto de vista político 

e ideológico principalmente, fosse um fenômeno notadamente dos tempos 

neoliberais e nada tivesse a ver com a natureza liberal da democracia no 

âmbito da sociedade capitalista;  

3. As categorias participação (25) e controle social (19) são indicadas 

em pelo menos quase a metade dos textos analisados como características da 

democracia constituída no Brasil no pós-1988, mas sem nenhuma menção ao 

projeto Democracia de Massas ou às forças políticas presentes à época. Do 

mesmo modo, observou-se a redução da democracia ao Estado Democrático 

de Direito ou simplesmente aos direitos;  

4. O reconhecimento da democracia como um campo de disputa – 

marca entre os eurocomunistas e de parte da esquerda brasileira e mundial 

nos anos de 1980 e 1990 – também é mencionado em 13 textos analisados; 

entretanto, sem nenhuma observação a tal perspectiva teórica e política. A 

disputa entre os diversos interesses e atores políticos não é tratada a partir da 

existência de uma sociedade de classes, mas pelo menos em 07 dos 13 textos 

analisados, esta disputa aparece como uma abstração, na qual o ambiente 

político, por ser democrático, possibilita a disputa; e, ao mesmo tempo, para 

que a democracia se mantenha, é preciso que a disputa e a mobilização sejam 

contínuas.  

Certamente, os resultados da pesquisa indicam parcialidades da 

realidade e não podem ser tratados como idênticos. Contudo, eles apontam 

pistas importantes para nossa análise crítica como pesquisadores, 

profissionais e docentes de Serviço Social e ressaltam como importante 

desafio à formação e ao exercício profissional a necessidade de melhor 

qualificar entre nós o entendimento da democracia tanto como valor quanto 

como regime político e, neste caso, apontando seus limites estruturais em face 

ao capitalismo. 

  



132 

 

Referências  
 

ALMEIDA, Lúcio Flávio Rodrigues de. Insistente desencontro: o PCB e a 

revolução burguesa no período de 1945-64. In: MAZZEO, Antônio Carlos; 

LAGOA, Maria Izabel (org.). Corações vermelhos: os comunistas brasileiros 

no século XX. São Paulo: Cortez, 2003. 

BARROCO, Maria Lucia Silva. Os fundamentos sócio-históricos da ética. 

Brasília: CFESS/ABEPSS/CEAD/UnB, 1999. 

BARROCO, Maria Lucia Silva. Ética e serviço social: fundamentos ontológicos. 

São Paulo: Cortez, 2001. 

BARROCO, Maria Lucia Silva. Ética: fundamentos sócio-históricos. São Paulo: 

Cortez, 2008. 

BARROCO, Maria Lucia Silva. Barbárie e neoconservadorismo: os desafios do 

projeto ético-político. Serviço Social & Sociedade, São Paulo, n. 106, 2011. 

BARROCO, Maria Lucia Silva; TERRA, Sylvia Helena. Código de ética do/a 

assistente social comentado. São Paulo: Cortez; CFESS, 2012. 

BENSAÏD, Daniel. Apresentação. Posfácio. In: MARX, Karl. Sobre a questão 

judaica. São Paulo: Boitempo, 2010. 

BIANCHI, Álvaro. Democracia e revolução no pensamento de Marx e Engels 

(1847-1850). Revista Outubro, n. 16, 2007. 

BOTTOMORE, Tom. Dicionário do pensamento marxista. Rio de Janeiro: 

Zahar, 1988. 

BUONICORE, Augusto. Qual é o valor da democracia? Disponível em: 

http://www.fundaj.gov.br/geral/observanordeste/buonicore%20rev.pdf. 

Acesso em: 10 abr. 2015. 

COELHO, Eurelino. Uma esquerda para o capital: crise do marxismo e 

mudanças nos projetos políticos dos grupos dirigentes do PT (1979-1998). 

2005. Tese (Doutorado em História) – Universidade Federal Fluminense, 

Niterói, 2005. 



133 

 

CONSELHO FEDERAL DE SERVIÇO SOCIAL (CFESS). Código de ética dos 

assistentes sociais. Brasília: CFESS, 1993. 

CONSELHO REGIONAL DE ASSISTENTES SOCIAIS (CRAS). Editorial: a 

democratização das entidades representativas da categoria. Rio de Janeiro, 

1986. 

CONSELHO REGIONAL DE ASSISTENTES SOCIAIS (CRAS). Jornal do CRAS: 

avaliação da gestão 01.07.84 a 31.01.87. Rio de Janeiro, jan. 1987. 

CONSELHO REGIONAL DE ASSISTENTES SOCIAIS (CRAS). Entrevista: não 

existe democracia sem debate. Rio de Janeiro, 1998. 

CORSI, Francisco Luiz. Caio Prado Júnior e a questão do desenvolvimento. In: 

MAZZEO, Antônio Carlos; LAGOA, Maria Izabel (org.). Corações vermelhos: 

os comunistas brasileiros no século XX. São Paulo: Cortez, 2003. 

COUTINHO, Carlos Nelson. A democracia como valor universal. Rio de 

Janeiro: Civilização Brasileira, 1979. 

COUTINHO, Carlos Nelson. Cultura e sociedade no Brasil: ensaios sobre 

ideias e formas. 3. ed. Rio de Janeiro: DP&A, 2005. 

COUTINHO, Carlos Nelson. Contra a corrente: ensaios sobre democracia e 

socialismo. São Paulo: Cortez, 2000. 

ENDERLE, Rubens. Apresentação. In: MARX, Karl. Crítica da filosofia do 

direito de Hegel. 3. ed. São Paulo: Boitempo, 2016. 

FERNANDES, Florestan. O que é revolução. In: PRADO JÚNIOR, Caio; 

FERNANDES, Florestan. Clássicos sobre a revolução brasileira. São Paulo: 

Expressão Popular, 2003. 

FERNANDES, Florestan. A revolução burguesa no Brasil. 2. ed. Rio de Janeiro: 

Zahar, 1976. 

GRUPO DE ESTUDOS E PESQUISAS SOBRE ÉTICA (GEPE). Coletânea de 

códigos de ética profissional do(a) assistente social. 2. ed. Recife: UFPE, 2006. 



134 

 

GUERRA, Yolanda; ORTIZ, Fátima Grave. Os caminhos e os frutos da “virada”. 

Revista Praia Vermelha, v. 19, n. 2, 2009. 

HELLER, Agnes. O cotidiano e a história. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1972. 

HOBSBAWM, Eric. A era das revoluções. 9. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 

1996. 

IAMAMOTO, Marilda; CARVALHO, Raul de. Relações sociais e serviço social 

no Brasil. 5. ed. São Paulo: Cortez; CELATS, 1986. 

IAMAMOTO, Marilda Vilela. O serviço social em tempos de capital fetiche. 

São Paulo: Cortez, 2007. 

IASI, Mauro. O PT e a revolução burguesa no Brasil. Disponível em: 

https://pcb.org.br/fdr/index.php?option=com_content&view=article&id=596. 

Acesso em: 25 out. 2017. 

IASI, Mauro. As metamorfoses da consciência de classe. 2. ed. São Paulo: 

Expressão Popular, 2012. 

KONDER, Leandro. Hegel: a razão quase enlouquecida. Rio de Janeiro: 

Campus, 1991. 

LUKÁCS, György. Sociologia. São Paulo: Ática, 1981. 

LUXEMBURGO, Rosa. Textos escolhidos. v. 2. São Paulo: UNESP, 2011. 

MARX, Karl. Crítica da filosofia do direito de Hegel. 3. ed. São Paulo: 

Boitempo, 2016. 

MARX, Karl. Sobre a questão judaica. São Paulo: Boitempo, 2010. 

MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. Manifesto do partido comunista. 2. ed. São 

Paulo: Cortez, 1998. 

PRADO JÚNIOR, Caio. A revolução brasileira. São Paulo: Brasiliense, 1966. 

PRADO JÚNIOR, Caio. História econômica do Brasil. 17. ed. São Paulo: 

Brasiliense, 1974. 



135 

 

SCHWARZ, Roberto. As ideias fora do lugar. In: Cultura e política. São Paulo: 

Paz e Terra, 2005. 

SODRÉ, Nelson Werneck. Introdução à revolução brasileira. 4. ed. São Paulo: 

Ciências Humanas, 1978. 

VIEIRA, Evaldo. Os direitos e a política social. São Paulo: Cortez, 2004. 

  



136 

 

Sobre a Autora 
 

 

Fátima da Silva Grave Ortiz 

Bacharel em Serviço Social pela Faculdade de Serviço Social da Universidade do 

Estado do Rio de Janeiro (UERJ) e mestre e doutora em Serviço Social pela 

Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ). Realizou pós-doutoramento no 

Programa de Estudos Pós-Graduados em Serviço Social da Pontifícia Universidade 

Católica de São Paulo. É Professora Titular da Escola de Serviço Social (Departamento 

de Fundamentos do Serviço Social) da Universidade Federal do Rio de Janeiro e co-

coordena o Núcleo de Estudos e Pesquisas sobre os Fundamentos do Serviço Social 

na Contemporaneidade (NEFSSC). Atua no Programa de Pós-Graduação em Serviço 

Social da UFRJ nos cursos de Mestrado e Doutorado. Integrou o Comitê de Ética em 

Pesquisa do Centro de Filosofia e Ciências Humanas da UFRJ. Tem experiência na 

área de Serviço Social, com ênfase em Fundamentos do Serviço Social, atuando 

principalmente com as seguintes áreas temáticas: trabalho, formação profissional, 

ética e democracia. Foi conselheira do Conselho Regional de Serviço Social 7a. região 

nas gestões 2005-2008 e 2008-2011, ocupando nesta última o cargo de conselheira 

presidente. Foi coordenadora nacional de pós-graduação da ABEPSS (gestão 2015-

2016), Vice-Presidente Regional da ABEPSS pela Regional Leste (gestão 2017-2018) e 

coordenadora do Grupo Temático de Pesquisa (GTP) Fundamentos do Serviço Social: 

trabalho e formação (gestão 2021-2022). Coordenou o Programa de Pós-Graduação 

em Serviço Social da UFRJ de dezembro de 2020 a fevereiro de 2025.. É bolsista 

FAPERJ Cientista Nosso Estado desde 2022. 

 



137 

 

 

 

 

   

 



O livro "Serviço Social e Democracia: resultados de pro-

jetos de pesquisa", de Fátima Grave Ortiz (2025), siste-

matiza os resultados de investigações de pós-doutorado 

e projetos de pesquisa realizados na UFRJ. A obra anali-

sa os fundamentos teóricos e históricos que permitiram 

ao Serviço Social brasileiro adotar a democracia como 

perspectiva política nos anos 80 e como princípio ético-

político nos anos 90.

A autora conclui que, apesar das tensões históricas 

sobre o papel da democracia na superação do capitalis-

mo, a sua defesa é urgente e central para o projeto ético-

político profissional. Isso é especialmente relevante 

diante da conjuntura regressiva contemporânea e do 

avanço de visões conservadoras, reafirmando o com-

promisso do Serviço Social com a socialização da parti-

cipação política e da riqueza social.


	CAPA 2
	Página 1

	MIOLO
	CONTRA CAPA
	Página 1


