
 
 

14 

 

CAPÍTULO 1  
Elogio do Pensamento Crítico* 

 

Renán Vega Cantor 

 

 

Quem, nos dias de hoje, quiser lutar contra a mentira e a 

ignorância e escrever a verdade, tem de superar ao menos cinco 

dificuldades. Deve ter a coragem de escrever a verdade, embora ela 

se encontre escamoteada em toda parte; deve ter a inteligência de 

reconhecê-la, embora ela se mostre permanentemente disfarçada; 

deve entender da arte de manejá-la como arma; deve conseguir 

escolher em que mãos será eficiente: deve ter a astúcia de divulgá-la 

entre os escolhidos. Estas dificuldades são grandes para os escritores 

que vivem sob o fascismo, mas existem também para aqueles que 

fugiram ou se asilaram. E mesmo para aqueles que escrevem em 

países de liberdade burguesa. 

(Brecht, 1985) 

 

Você não tem inimigos? Então você nunca disse a verdade 

ou jamais amou a justiça.  

 

O termo Pensamento Crítico pode se tornar uma 

abstração e até ter caráter tautológico, se não se especifica o que se 

quer dizer com esse termo. Uma abstração que pode se tornar uma 

mera afirmação, repetida sem muito cuidado. Uma tautologia, 

porque, a rigor, todo pensamento que mereça esse nome deve ser 

crítico de tudo o que existe e de si mesmo. Mas, como hoje foi 

entronizado no mundo todo, um conjunto de banalidades típicas de 

um pensamento único, de um pensamento submisso e de um 

pensamento abjeto, faz sentido falar em pensamento crítico não só 

para diferenciá-lo dessas formas, mas também para resgatar a 

 
* 10.29388/978-65-6070-130-4-0-f.14-26 



 
 

15 

 

essência de uma reflexão que não permanece na mera contemplação, 

aceitação ou apologia de tudo o que existe. Nessa ordem de ideias, e 

de forma um tanto esquemática, especificaremos quais seriam, em 

nosso sentir e entender, as características do pensamento crítico que 

se encarna, evidentemente, em homens e mulheres de carne e osso, 

que, finalmente, são os pensadores e as pensadoras críticos. 

 

1 

 

É um pensamento histórico. O sistema capitalista se 

apresenta a si mesmo como o fim da história, o melhor dos mundos, 

uma realidade insubstituível sem passado nem futuro e a realização 

plena do presente perpétuo, que sempre gravita na mesma questão: 

a produção mercantil e o consumo exacerbado. Nem antes nem 

depois do capitalismo é possível conceber a existência de outras 

formas de organização social, porque tudo está sujeito ao ritmo 

demoníaco da chamada “destruição criativa” que promete um reino 

eterno, aqui na terra, de opulência e desperdício. Para que todas essas 

falácias se imponham, é necessário cortar os vínculos entre os seres 

humanos e a história, ou melhor, negar que somos seres históricos 

que estamos ancorados ao mesmo tempo no passado, no presente e 

no futuro, e que, no passado, brilham os reflexos de projetos e 

alternativas dos vencidos, iluminando o futuro para que o presente 

não apareça como uma fatalidade que temos de aceitar e contra a 

qual nada podemos fazer. Por isso, impôs-se a amnésia e o 

esquecimento, para aceitarmos que sempre existiu e existirá o 

capitalismo, sem que possamos conceber outras formas de 

organização social e outras maneiras de nos relacionarmos entre nós 

e com a natureza. 

Para enfrentar esses prejuízos sobre a eternidade do presente 

capitalista, a história deve ser um instrumento indispensável de 

análise e reflexão que nos ajude a recuperar outras perspectivas, que 

nos lembrem que o capitalismo é apenas uma relação social 

historicamente constituída, que não representa de forma alguma o 



 
 

16 

 

fim da história. O conhecimento histórico nos ajuda a compreender 

que o presente atualmente existente é o resultado de processos 

complexos, nos quais, entre muitas alternativas, foi imposta, 

frequentemente com violência e irracionalidade, apenas uma delas. 

Em suma, o pensamento crítico se baseia na célebre proposta de 

Pierre Vilar de pensar historicamente, para localizar, situar, 

relativizar, datar, explicar, compreender e contextualizar todos os 

processos existentes, incluindo o capitalismo. 

 

2 

 

É um pensamento radical para desvendar a injustiça e a 

desigualdade, é necessário ir à raiz dos fenômenos, a fim de explicar 

suas causas fundamentais. É isso que o termo radical significa: 

mergulhar no fundo dos processos e não permanecer prisioneiro do 

mundo das aparências. Um pensamento radical supõe perscrutar, 

sem concessões, os mecanismos que mantêm a dominação, a 

exploração e a opressão, chamando as coisas pelo nome, e 

desmontando as falácias ideológicas que são usadas para encobrir 

com eufemismos a dura realidade. É claro que o pensamento radical 

não é uma questão puramente linguística ou retórica, já que o 

próprio uso de certos conceitos (como capitalismo, imperialismo, 

classes sociais, desigualdade) implica a adoção de um ponto de vista, 

que tem consequências práticas na vida das pessoas que assumimos 

esse tipo de crítica radical. 

 

3 

 

É um pensamento anticapitalista. A rigor, o pensamento 

radical de hoje precisa ser anticapitalista, porque durante duas 

décadas nos foi anunciado que o mercado perfeito havia se tornado 

uma realidade após o fim da União Soviética e que sua imposição 

garantia crescimento ilimitado e a satisfação, via consumo, das 

necessidades de todos os habitantes do planeta. Essas mentiras 



 
 

17 

 

foram despedaçadas pela crise capitalista, que se estendeu pelo 

mundo desde 2008, na qual ficou evidente que os custos da crise são 

pagos pelos trabalhadores e pelos pobres, como estamos assistindo 

na União Europeia, o modelo por excelência do triunfalismo 

capitalista, mas que hoje está em frangalhos por todos os lados e 

coloca o mundo no perigoso dilema fascista da década de 1930. Se 

as coisas são assim, e ficou nítido que o capitalismo, em vez de 

contribuir para resolver os problemas da humanidade, tende a 

agravá-los com sua lógica mercantil baseada no lucro e no 

crescimento ilimitado, é necessário voltar a propor um projeto que 

vá além do capital. 

 

4 

  

É um pensamento aberto para ser radicalmente 

anticapitalista, é indispensável apoiar-se tanto nas mais diversas 

tradições revolucionárias quanto no conjunto das ciências e das 

artes. O pensamento crítico precisa de um diálogo permanente com 

vários legados emancipatórios que vêm sendo construídos ao longo 

de vários séculos em diferentes partes do mundo, entre os quais se 

destacam o pensamento de Marx e seus seguidores mais lúcidos, o 

anarquismo, o ecologismo, o feminismo, o indigenismo e tudo o que 

auxilie no propósito de reconstruir uma agenda de luta contra o 

capitalismo e o imperialismo. Da mesma forma, como nos 

ensinaram os grandes pensadores da nossa América e de outros 

continentes (como José Carlos Mariátegui, Antonio Gramsci, 

György Lukács), a reflexão crítica se enriquece em um diálogo 

fecundo com a ciência e a técnica, uma troca necessária para 

enfrentar a crise de civilização à qual o capitalismo nos conduziu e 

na qual estamos todos imersos. Pois essa crise não pode ser 

compreendida sem considerar os impactos nefastos e contraditórios 

das tecnociências, o que torna necessário ter um mínimo de 

rudimentos sobre elas que nos permitam esboçar uma distância 

crítica, muita prudência e circunspecção. 



 
 

18 

 

5 

 

É um pensamento que questiona a ideia otimista de 

progresso. Após constatar os custos contraditórios da filosofia do 

progresso, com toda a sua procissão de morte e destruição, é 

pertinente questionar o progressismo em todas as suas variantes, e, 

em especial, o culto à tecnociência por todas as implicações práticas 

que têm. Hoje, quando a razão instrumental se impôs e o fetichismo 

da mercadoria se generalizou, fomentando a lógica irracional de 

produzir para consumir em um círculo vicioso cada vez mais 

destrutivo, torna-se urgente problematizar os projetos progressistas 

que se baseiam no ter em detrimento do ser, na quantificação 

abstrata, própria da mercadoria, desconsiderando o valor de uso, na 

ideia de consumir até a exaustão como substituto do bem viver em 

condições dignas. A crítica da filosofia do progresso é indispensável 

para abandonar as ilusões sobre as soluções técnicas para resolver 

os problemas que o capitalismo gerou (como o transtorno climático 

ou a destruição dos ecossistemas) e para voltar a priorizar as 

soluções sociais e políticas. Apesar de todas as vicissitudes dos 

projetos anticapitalistas falidos do século XX e da tragédia ambiental 

e humana na China, já não é possível continuar cultuando o 

“Progresso”. Isso, é claro, resulta em uma ideia impopular devido à 

imposição generalizada do consumo de artefatos tecnológicos na 

vida cotidiana, mas ela precisa ser levantada para que se possa 

estudar em profundidade as consequências prejudiciais da expansão 

do modo americano de produção e consumo, frequentemente 

aplaudido como a expressão máxima do progresso, mas que, na 

realidade, destrói a natureza e os pobres. 

É preciso dizer, isso não supõe o abandono da ciência nem 

da técnica, como continuamente sustentam aqueles que acreditam 

que criticar o progresso é rejeitar completamente a modernidade e 

retroceder à época das cavernas. Em vez disso, trata-se de resgatar 

o melhor da modernidade para pensar na construção de outro tipo 

de civilização ecossocialista. 



 
 

19 

 

6 

 

É um pensamento ecologista e antipatriarcal. A 

destruição ambiental é generalizada no planeta; a Colômbia não é 

exceção, especialmente agora com as locomotivas da mineração e do 

livre comércio. O ecocídio avança de maneira incontível ao ritmo da 

expansão capitalista pelos cinco continentes, como demonstram as 

cada vez mais frequentes catástrofes sociais, resultantes da 

destruição da natureza e da mercantilização dos bens comuns. Isso 

obriga a atender, por meio da reflexão analítica, o estudo dos limites 

ambientais do capitalismo e os perigos que isso acarreta para grandes 

parcelas da população: principalmente, os mais pobres. É necessária 

uma nova sensibilidade que incorpore a crítica anticapitalista, que 

estuda a contradição capital-trabalho em profundidade, e uma crítica 

de similar importância que esclareça a contradição capital-natureza 

e que envolva todos os sujeitos sociais afetados por essa segunda 

contradição. Consequentemente, o pensamento crítico precisa ser 

profundamente ecologista, em uma perspectiva que seja um 

complemento indispensável do anticapitalismo. 

Ao mesmo tempo, dadas as notáveis contribuições teóricas 

de diversas correntes do feminismo, em consonância com o 

subjugamento da maior parte das mulheres, é prioritário que o 

pensamento crítico assuma o questionamento ao patriarcado e a 

todos os seus componentes de opressão e marginalização da metade 

do gênero humano. 

 

7 

 

É um pensamento nacionalista e internacionalista ao 

mesmo tempo. O capitalismo existente e seus ideólogos, entre os 

quais se destacam os neoliberais, encarregaram-se de construir um 

falso dilema: por um lado, eles, apresentando-se como os 

globalizadores por excelência, abjuram de tudo o que é relacionado 

ao nacional, considerando-o como algo próprio do atraso e da 



 
 

20 

 

barbárie. Isso foi feito para justificar a entrega da soberania dos 

países e dar de presente os bens comuns encontrados em seus 

territórios, tudo em nome de uma pretensa modernização global. 

Por outro lado, como resposta a esse universalismo abstrato, outros 

porta-vozes do capitalismo, ao mesmo tempo, têm desencadeado 

ferozes guerras xenófobas em vários continentes, incentivando o 

chauvinismo e a limpeza étnica. 

Contra esse falso dilema – entre o universalismo abstrato e 

o fanatismo nacionalista –, o pensamento crítico deve e precisa 

reivindicar outro tipo de nacionalismo a partir do internacionalismo. 

Não se pode abjurar o melhor da configuração nacional na nossa 

América, sobretudo nestes tempos de vergonhosa desnacionalização 

promovida pelas classes dominantes desses países, como é evidente 

na Colômbia. Isso não significa reivindicar, de forma alguma, um 

patriotismo barato e ultrapassado, típico da mentalidade retrógrada 

dos latifundiários e fazendeiros de Antioquia e de outras regiões do 

país. Pelo contrário, significa postular um nacionalismo 

cosmopolita, baseado na máxima de José Martí: “Pátria é 

humanidade". Como quem diz, que estejamos assentados no nosso 

território. Mas, para compreender melhor o mundo, devemos nos 

relacionar de forma mais adequada com os outros países, e não nos 

considerarmos melhores ou piores do que os outros. Esse 

internacionalismo, além disso, é urgente tanto para recuperar as 

melhores tradições de luta dos últimos dois séculos na nossa 

América, quanto para demonstrar solidariedade e compartilhar as 

utopias dos oprimidos do mundo inteiro. 

 

8 

 

É um pensamento anticolonialista e anti-imperialista. 

Por reivindicar o melhor do nacional e o melhor do mundo, o 

pensamento crítico é, e tem que ser, anticolonialista e anti-

imperialista. Além disso, porque hoje o colonialismo se reforçou, 

após ter sido seriamente enfraquecido na década de 1960 com a 



 
 

21 

 

extraordinária luta de libertação nacional conduzida pelos povos 

africanos e asiáticos, cuja gesta fez a história universal gravitar em 

torno do que então se chamava de Terceiro Mundo. Essa epopeia 

anticolonialista gerou contribuições intelectuais imperecíveis ao 

pensamento universal, representadas na obra de Franz Fanon, 

Walter Rodney, Amílcar Cabral e Aimé Césaire. Como ficou 

evidente hoje, o colonialismo, na verdade, nunca desapareceu; pelo 

contrário, se ocultou sob outros mantos e emergiu com toda a sua 

força nas últimas décadas, assumindo o velho discurso eurocêntrico 

com a retórica da globalização. Essa nova conquista, a colonização 

externa, no caso da nossa América, é acompanhada por outro 

fenômeno que existe nesse continente há cinco séculos, mas do qual 

pouco se fala; trata- se do colonialismo interno, fomentado pelas 

classes dominantes para manter seus privilégios às custas da 

exclusão, discriminação e exploração dos indígenas, 

afrodescendentes e mestizos pobres. 

A nova colonização é também, como sempre foi, cultural e 

agora acadêmica, porque dos centros hegemônicos da cultura 

universitária se impõem novas modas intelectuais, que desdizem e 

negam o próprio contexto e realidade do nosso continente, seus 

processos de luta e seus próprios projetos culturais, para implantar 

uma linguagem artificial e falsa, criada para agradar aos novos 

imperialistas e seus mandarins culturais. Consequentemente, o 

pensamento crítico deve estar atento a beber das mais diversas 

fontes, mas sem cair nas tentações da novidade e das modas 

efêmeras, impostas desde Nova Iorque ou Paris. 

 

9 

 

É um pensamento que reivindica os oprimidos de todos 

os tempos e suas lutas. O pensamento crítico pretende desvendar 

os mecanismos de exploração e opressão na atualidade, apoiando-se 

em uma visão histórica na qual emergem os sujeitos que se rebelaram 

contra as diversas formas de dominação em várias épocas. O 



 
 

22 

 

conhecimento dos processos históricos demonstra que, mesmo nas 

piores condições, como na época da escravidão moderna que 

perdurou por quatro séculos (entre 1500 e 1890), houve protestos, 

sublevações e rebeliões próprias do que pode ser chamado de hidra 

da inconformidade dos plebeus. Como uma hidra mitológica que 

renasce mesmo quando sua cabeça é destruída, o mesmo aconteceu 

em vários momentos da história do capitalismo com a luta dos 

explorados. Apesar da tortura, da perseguição e do assassinato de 

líderes e dirigentes populares, o protesto dos subalternos reapareceu 

repetidas vezes. Estudando as lutas dos vencidos, alimenta-se o fogo 

da inconformidade no presente, porque eles nos acompanham desde 

a posteridade com a memória de suas ações. 

 Nesse sentido, poderíamos acrescentar o postulado de 

Walter Benjamin de “Pedimos àqueles que vierem depois de nós não 

a gratidão por nossas vitórias, mas a rememoração de nossas 

derrotas. Isso é um consolo: o único consolo dado àqueles que não 

têm mais esperança de serem consolados” (Löwy, 2005). Em suma, 

a síndrome de Spartacus, baseada no lema “Eu me rebelo, logo 

existo”, deve sintetizar a lembrança daqueles que lutaram em todos 

os tempos, um componente indispensável do pensamento crítico. 

 

10 

 

É um pensamento comprometido e não meramente 

contemplativo. Os enormes problemas que o mundo atual 

enfrenta, agravados ainda mais em nosso continente pela 

dependência e servilismo das classes dominantes, requerem tanto 

uma reflexão séria e rigorosa quanto o envolvimento dessa reflexão 

com os problemas das pessoas comuns. Em poucas palavras, trata-

se de que o pensamento seja encarnado em sujeitos concretos para 

devir em práxis transformadora, à luz dos problemas específicos que 

a maior parte da população enfrenta. Não estamos falando de uma 

instrumentalização artificial das ideias que abjure da importância da 

reflexão e que despreze o trabalho intelectual, mas da necessidade 



 
 

23 

 

de vincular, de alguma forma, essas reflexões com os problemas reais 

das pessoas. Gosto de reivindicar nossa atividade como própria dos 

trabalhadores do pensamento, como elaborava Julio Antonio Mella 

quando afirmava: Intelectual é o trabalhador do pensamento. O 

trabalhador! Ou seja, o único homem que, a julgar por Rodó, merece 

a vida, é aquele que empunha a caneta para combater as iniquidades, 

como outros empunham o arado para fertilizar a terra, ou a espada 

para libertar os povos. (Mella, 1978) 

Se considerarmos a elaboração do pensamento crítico como 

um trabalho, e não como uma refinada atividade especulativa à 

margem do mundo real, teremos mais oportunidade de nos vincular 

com o resto dos trabalhadores, incluindo aqueles que com suas mãos 

labutam a terra ou fabricam as coisas. Assim, poderíamos declarar 

nossa atividade como um artesanato do pensamento; um artesanato 

de produtos intelectuais que tem direta ou indiretamente alguma 

utilidade para as pessoas. 

Por outro lado, o pensamento crítico não renuncia a seus 

compromissos e, por isso, sabe que é perseguido e reprimido, 

porque busca instalar outro projeto de mundo e de sociedade 

insuportável para os detentores do poder e da dominação em nosso 

tempo, onde quer que se encontrem. O pensamento crítico adota o 

lema do filósofo de Tréveris, sua décima primeira tese: “Os filósofos 

têm somente interpretado o mundo de maneiras diferentes; a 

questão, porém, é transformá-lo.” 

Nesse mesmo sentido, o pensamento crítico, além de estar 

comprometido com os pobres e indefesos, é uma forma alternativa 

de pensar, pois, com eles, busca elaborar propostas anticapitalistas; 

ao mesmo tempo, propõe que outro mundo é possível e necessário, 

caso contrário, o capitalismo será o fim da história no sentido literal 

da palavra, pois destruirá a todos nós e ao nosso planeta. 

 

 

 



 
 

24 

 

11 

 

É um pensamento universitário e extrauniversitário ao 

mesmo tempo. A universidade pública foi uma conquista das 

sociedades latino-americanas, conquista alcançada com muito 

esforço e com o sacrifício de estudantes e professores. Durante 

muito tempo, procurou-se que essa universidade fosse um espaço 

democrático e popular, e isso foi alcançado em alguns países da 

região, sendo o México o principal exemplo. Apesar dos obstáculos, 

a universidade pública foi, por algum tempo, o farol intelectual que 

iluminou ideias e projetos transformadores que acabaram tendo um 

impacto fora dos campi universitários. Agora, estamos assistindo à 

transformação da universidade pública em um mercado educacional 

que vende serviços e pretende transformar professores e estudantes 

em fornecedores e clientes de combos mcdonalizados. Para atingir 

esse propósito, é indispensável erradicar dos campi todos aqueles 

que questionam, criticam e duvidam, pois a universidade da 

ignorância exige professores, alunos e funcionários obedientes e 

submissos. Em consonância com isso, a consigna dos mercadores 

da educação é erradicar o pensamento crítico do mundo 

universitário, sob o pretexto de que não é útil nem lucrativo. Essa é 

a situação que enfrentamos hoje de maneira direta todos nós que 

fizemos da universidade pública nosso projeto de vida. É necessário, 

portanto, defender esse território democrático da investida do 

capital nacional e estrangeiro, a fim de preservar a livre exposição e 

discussão de ideias, projetos e propostas, e para construir nações e 

sociedades justas e igualitárias. 

Considerando que grandes problemas da sociedade são 

assumidos por organizações populares que constroem suas próprias 

ferramentas analíticas, é necessário que o pensamento crítico, 

produzido no reduzido âmbito acadêmico, se relacione com essas 

organizações e se nutra de suas lutas. Dessa forma, e a partir dessas 

experiências alheias, o pensamento crítico poderá estabelecer uma 

relação dialógica com essas organizações em prol de uma práxis 



 
 

25 

 

transformadora concreta. Em outras palavras, o pensamento crítico 

também é construído fora dos espaços universitários, na rua, na 

praça pública. 

 

12 

 

É um pensamento digno. Para terminar, devem-se 

mencionar as implicações éticas do pensamento crítico, o que está 

relacionado com os interesses que representa; com as forças sociais 

das quais aprende, se nutre e ao mesmo tempo alimenta; e com os 

valores que defende. Nesse aspecto, a dignidade é uma de suas 

características distintivas. Por dignidade entendemos muitas coisas 

entrelaçadas e complementares: a independência de critério; a 

liberdade de crítica; a insubordinação; a defesa dos desamparados; 

valorizar as coisas pelo que são e não pelo seu preço monetário; 

assumir os custos e as consequências do que se diz sem fazer 

concessões ou traficar princípios morais; não se ajoelhar ou se 

subordinar aos amos e poderosos em troca de retribuição ou 

reconhecimento formal que busque a claudicação; e se manter ao 

lado dos oprimidos, mesmo que isso implique marginalização e 

criminalização. 

O pensamento digno não se vende por algumas migalhas, 

não se desmorona diante da adulação e da lisonja interessada dos 

mercadores do saber e da pesquisa, não se subordina aos ditados da 

figuração midiática própria da sociedade do espetáculo, não escreve 

ou disserta sobre o que traz dinheiro e fama, não negocia com o 

saber como se fosse uma mercadoria, não se valoriza na bolsa de 

valores do arrivismo intelectual. Aqueles que cultivam o pensamento 

crítico caminham com retidão, com a cabeça erguida por um sentido 

apurado de dignidade; não o fazem da mesma maneira que os porta- 

vozes da mentalidade submissa que, infelizmente, são a vasta 

maioria. Esses, como afirma o dramaturgo italiano Darío Fo “Eles 

andam eretos porque a merda chega até o pescoço.” 

 



 
 

26 

 

Referências 

 

BRECHT, Bertolt. Cinco obstáculos para escribir la verdad. In: El arte 

y la política. Managua: Nueva Nicaragua, 1985. 

 

CANTOR, Renan Vega. Gente muy rebelde. Protesta popular y 

Modernización capitalista en Colombia (1909- 1929). 

Bogotá/Colômbia:  Ediciones Pensamiento Crítico, 2002.  

Disponível em: https://lafulminante.com/wp-

content/uploads/2023/02/30891368-Gente-muy-rebelde-2-Renan-

Vega-Cantor.pdf Acesso: 22 de outubro de 2023. 

 

CANTOR, Renan Vega. Elogio del pensamiento crítico. Revista 

Herramienta, n. 50. Buenos Aires/Argentina: Herramienta, uma revista 

de debate e crítica marxista, 2012. Disponível em: 

https://www.herramienta.com.ar/?id=1721  

 

GALEANO, Eduardo. Los hijos de los días. Buenos Aires: Siglo XXI, 

2012. 

 

LÖWY, Michael. Walter Benjamin, aviso de incendio. Una lectura de las tesis 

“Sobre el concepto de historia”. Buenos Aires: Fondo de Cultura 

Económica, 2005. 

 

MELLA, Julio Antonio. Intelectuales y tartufos. In: Escritos 

revolucionarios. México: Siglo XXI, 1978. 

 

 

 

  

https://lafulminante.com/wp-content/uploads/2023/02/30891368-Gente-muy-rebelde-2-Renan-Vega-Cantor.pdf
https://lafulminante.com/wp-content/uploads/2023/02/30891368-Gente-muy-rebelde-2-Renan-Vega-Cantor.pdf
https://lafulminante.com/wp-content/uploads/2023/02/30891368-Gente-muy-rebelde-2-Renan-Vega-Cantor.pdf
https://www.herramienta.com.ar/?id=1721

