

# Palestras Espíritas

Volume 2

### Carlos Lucena e Amigos Espirituais

# Palestras Espíritas

Volume 2 1ª Edição Eletrônica

Uberlândia / Minas Gerais Navegando Publicações 2023





Direção Editorial: Navegando Publicações Projeto gráfico e diagramação: Lurdes Lucena Arte da Capa: Alberto Ponte Preta Imagem Capa: Yongsung Artist - Pinterest

Copyright © by autor, 2023.

C2841 – Lucena, C.; Amigos. Palestras Espíritas – Volume 2 – Uberlândia: Navegando Publicações, 2023.

ISBN: 978-65-81417-88-8 DOI — 10.29388/978-65-81417-88-8

1. Espiritismo 2. Palestras 3. Vida 4. Morte I. Carlos Lucena II. Navegando Publicações. Título.

CDD - 218

Índice para catálogo sistemático Imortalidade 218



#### F.ditores

Lurdes Lucena – Esamc – Brasil Carlos Lucena – UFU – Brasil José Claudinei Lombardi – Unicamp – Brasil José Carlos de Souza Araújo – Uniube/UFU – Brasil

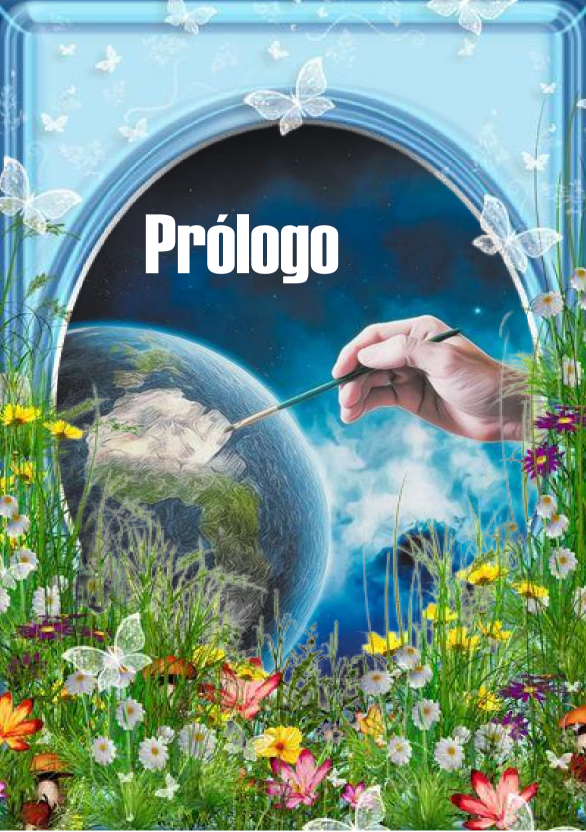
#### Conselho Editorial Multidisciplinar

Pesquisadores Nacionais Afrânio Mendes Catani - USP - Brasil Anderson Brettas - IFTM - Brasil Anselmo Alencar Colares - UFOPA - Brasil Carlos Lucena - UFU - Brasil Carlos Henrique de Carvalho - UFU, Brasil Cílson César Fagiani - Uniube - Brasil Dermeval Saviani - Unicamp - Brasil Elmiro Santos Resende - UFU - Brasil Fabiane Santana Previtali - UFU, Brasil Gilberto Luiz Alves - UFMS - Brasil Inez Stampa - PUCRI - Brasil José dos Reis Silva Júnior - UFSCar - Brasil José Carlos de Souza Araújo - Uniube/UFU - Brasil José Claudinei Lombardi - Unicamp - Brasil Larissa Dahmer Pereira – UFF – Brasil Lívia Diana Rocha Magalhães - UESB - Brasil Mara Regina Martins Jacomeli - Unicamp, Brasil Marcelo Caetano Parreira da Silva - UFU - Brasil Maria J. A. Rosário - UFPA - Brasil Newton Antonio Paciulli Bryan - Unicamp, Brasil Paulino José Orso – Unioeste – Brasil Ricardo Antunes - Unicamp, Brasil Robson Luiz de França - UFU, Brasil Tatiana Dahmer Pereira - UFF - Brasil Valdemar Squissardi - UFSCar - (Apos.) - Brasil Valeria Lucilia Forti - UERJ - Brasil Yolanda Guerra - UFRI - Brasil

Pesquisadores Internacionais Alberto L. Bialakowsky - Universidad de Buenos Aires - Argentina. Alcina Maria de Castro Martins - (I.S.M.T.), Coimbra - Portugal Alexander Steffanell - Lee University - EUA Ángela A. Fernández – Univ. Aut. de St. Domingo – Rep. Dominicana Antonino Vidal Ortega - Pont. Un. Cat. M. y Me - Rep. Dominicana Armando Martinez Rosales – Universidad Popular de Cesar – Colômbia Artemis Torres Valenzuela – Universidad San Carlos de Guatemala – Guatemala Carolina Crisorio – Universidad de Buenos Aires – Argentina Christian Cwik - Universität Graz - Austria Christian Hausser - Universidad de Talca - Chile Daniel Schugurensky – Arizona State University – EUA Elizet Payne Iglesias - Universidad de Costa Rica - Costa Rica Elsa Capron - Université de Nimés / Univ. de la Reunión - France Elvira Aballi Morell - Vanderbilt University - EUA. Fernando Camacho Padilla - Univ. Autónoma de Madrid - Espanha José Javier Maza Avila - Universidad de Cartagena - Colômbia Hernán Venegas Delgado - Univ. Autónoma de Coahuila - México Iside Gjergji - Universidade de Coimbra - Portugal Iván Sánchez - Universidad del Magdalena - Colômbia Johanna von Grafenstein, Instituto Mora - México Lionel Muñoz Paz - Universidad Central de Venezuela - Venezuela Jorge Enrique Elías-Caro - Universidad del Magdalena - Colômbia José Jesus Borjón Nieto – El Colégio de Vera Cruz – México José Luis de los Reyes - Universidad Autónoma de Madrid - Espanha Juan Marchena Fernandez - Universidad Pablo de Olavide - Espanha Juan Paz y Miño Cepeda, Pont. Univ. Católica del Ecuador - Equador Lerber Dimas Vasquez – Universidad de La Guajira – Colômbia Marvin Barahona - Universidad Nacional Autónoma de Honduras - Honduras Michael Zeuske - Universität Zu Köln - Alemanha Miguel Perez - Universidade Nova Lisboa - Portugal Pilar Cagiao Vila - Universidad de Santiago de Compostela - Espanha Raul Roman Romero - Univ. Nacional de Colombia - Colômbia Roberto Gonzáles Aranas – Universidad del Norte – Colômbia Ronny Viales Hurtado - Universidad de Costa Rica - Costa Rica Rosana de Matos Silveira Santos - Universidad de Granada - Espanha Rosario Marquez Macias, Universidad de Huelva - Espanha Sérgio Guerra Vilaboy - Universidad de la Habana - Cuba Silvia Mancini - Université de Lausanne - Suíça Teresa Medina - Universidade do Minho - Portugal Tristan MacCoaw - Universit of London - Inglaterra Victor-Jacinto Flecha - Univ. Cat. N. Señora de la Asunción - Paraguai Yoel Cordoví Núñes - Instituto de História de Cuba v Cuba - Cuba

## Sumário

| Prólogo                           | 06 |
|-----------------------------------|----|
| Os Conflitos de Capela            | 15 |
| Ο Εχίδιο                          | 25 |
| A Vida e a Morte                  | 37 |
| Desafios para as Casa Espiritual  | 43 |
| A Manipulação do Medo             | 50 |
| O Espaço, o Tempo e a Vida        | 61 |
| Saudade e Obsessão                | 75 |
| O Espiritismo e o Sentido da Vida | 84 |
| Sedes Perfeitos                   | 88 |
| O Encontro com Mílton             | 97 |



### Prólogo

sentido da vida e da morte sempre esteve presente entre as preocupações da humanidade.
O questionamento de onde viemos, onde estamos e para onde vamos, inquietam todos os seres humanos
que se propõem a pensar sobre o passado, presente e futuro.
Não faltaram mitos e representações para tentar explicar o
que até então era inexplicável.

O espiritismo contribuiu de forma significativa para esta discussão. A proposta de junção entre a ciência e a religião propiciou o aprofundar de respostas a estas perguntas, fugindo aos limites explicativos dos mitos e das representações.

Ao leitor, pouco afeito aos conceitos oriundos da filosofia, quando nos referimos ao conceito de mito ou mitologia, partimos do princípio que a humanidade constrói simbologias para aquilo que não consegue compreender.

Exemplificamos esta afirmação nos remetendo aos tempos longínquos da nossa história, em que as explicações sobre a Terra e o Universo eram primárias. Os limites da astronomia e da geografia, desconhecendo sua dimensão esférica, definiam o nosso planeta em um formato plano, um conjunto de explicações similares aos terraplanistas do final do século XX.

Em sua fértil imaginação coletiva, entendiam que o mundo terminava em um abismo marítimo sem fundo. Nele, habitavam feras gigantes que devoravam os navios desavisados que ousavam desafiar as barreiras de nosso planeta. Da mesma forma, se dava a pergunta de como a Terra não caía indefinidamente pelo espaço, visto que não existia nada que a segurasse no seu devido lugar. O deus Atlas foi o mito criado para explicar este fenômeno. Ele era um gigante que segurava o planeta em suas constas para que não se perdesse no universo.

Os avanços científicos conquistados gradativamente através de pesquisas e reflexões passaram a negar estas concepções. Com o científicismo inerente aos séculos XVIII e

XIX, novas explicações foram oferecidas e uma contradição se manifesta. Grandes espíritos, muito além do seu tempo, promoveram inovações que transformaram um mundo até então repleto de seres humanos analfabetos.

Quando fazemos esta afirmação, nos remetemos especialmente às mudanças que ocorreram no século XIX. Nas Artes e na Filosofia foram criados o Romantismo, Realismo, Parnasianismo, Simbolismo e o Impressionismo. O liberalismo econômico, positivismo e o marxismo ganharam expressão.

A música, a pintura e a literatura também se destacaram com a elaboração de grandes obras literárias. Ludwig van Beethoven compôs a sua "Nona Sinfonia". Karl Marx em conjunto com Friedrich Engels publicou o "Manifesto do Partido Comunista". Charles Darwin lançou o livro "Teoria da Evolução das Espécies" que afetou heterogêneas correntes do pensamento científico. Claude Monet terminou a tela "Mulher com Sombrinha" e Van Gohg "A Noite Estrelada".

A fotografia foi criada por Joseph Nicéphore Niépce. Louis Jacques Daguerre criou o modelo fotográfico denominado como Daguerreótipo. Louis Braille desenvolveu a máquina de Braille para pessoas cegas. A tecnologia da anestesia foi descoberta por William Morton. Carl von Linde inventou a geladeira. Werner von Siemens a locomotiva com motor elétrico. O automóvel, talvez uma das maiores invenções de toda a história da humanidade, que marcara as relações entre os seres humanos no século XX, foi inventado por Karl Benz. Os irmãos Luniére criaram o cinematografado e difundiram o cinema. O raio-X foi descoberto por Wilhelm Conrad Röntgen.

Contudo, como dissemos, os avanços científicos apresentados coexistiam com um universo de analfabetos presentes no centro e na periferia do planeta. No final do século XIX, o Brasil possuía 85% da sua população analfabeta. No censo de 1872 o Brasil era formado por uma população de 10 milhões de habitantes e apenas 150 mil alunos eram matriculados na escola primária.

Na Europa, em 1877, na Espanha tinha 72,01% de analfabetos em sua população, a França 60%, a Rússia 80% e a Inglaterra 45%. Na Alemanha, um livro com tiragem de 2500 exemplares era comprado por 0,01% da população e lido por 0,1%. No Japão, 55% de homens e 85% de mulheres eram analfabetos. O único país a zerar o analfabetismo no final do século XIX foi a Suíça, onde estudou Alan Kardec. No continente americano, os Estados Unidos possuíam 13,5% de analfabetos.

Este cenário contraditório entre o avanço científico e o analfabetismo foi o palco que se deu a codificação do espiritismo por Allan Kardec. O objetivo foi buscar através da ciência da explicação de fenômenos universais que explicassem os mistérios entre a vida e a morte, expressos nos fenômenos da encarnação e reencarnação. A ideia foi mostrar a amplitude da vida em um universo povoado por seres inteligentes em diferentes vivendo em diferentes dimensões.

O princípio do espiritismo foi a formação de seres humanos para o bem, mudando os corações de todos os seres humanos, através de um novo sentido para as suas vidas. Tal qual nos mostra o Evangelho Segundo o Espiritismo de Allan Kardec, o objetivo do Espiritismo, como a Terceira Revelação, foi mostrar a todos os seres humanos o caminho do bem e as formas de viver nos mundos ditosos. Emancipálos das ações e pensamentos menores, impulsionando-os a benevolência e a indulgência.

Evitando cair nas armadilhas do anacronismo, demonstraremos que o espiritismo não foi codificado no século XIX ao acaso. Até porque, os fenômenos de manifestações espirituais estão presentes em toda a história da humanidade.

Trabalharemos a hipótese, apresentada através de um conjunto de palestras ministradas em Centros Espíritas e Casas Espirituais, à qual o avanço científico ocorrido nos séculos XVIII e XIX colocou à espiritualidade o grande desafio de evitar que a Terra avançasse cientificamente e se perdesse moralmente.

O exemplo apresentado é o comparativo com o planeta Capela, que teve caminho similar ao nosso planeta e

sucumbiu perante o período de transição evolutiva de provas e espiações para o de regeneração.

Apesar deste tema não ser unanimidade no meio espírita, expresso por calorosos debates sobre a existência ou não dos capelinos na formação da população do nosso planeta, entendemos que existe uma mensagem implícita no interior das mensagens transmitidas em livros por Emmanuel, através de Chico Xavier, no livro "O Caminho da Luz" e Edgard Armond em "Os Exilados de Capela".

Partimos do princípio que nem sempre o avanço científico corresponde mecanicamente ao avanço moral de uma civilização. O avanço científico, fundamental para a melhoria das condições de vida de todos os seres humanos, se desprovida de sentido e presas às amarras da alienação e do estranhamento do trabalho, constituem-se em ferramentas que propiciam a animalização dos seres humanos que controlam os seus resultados.

A mercadorização da ciência e seus resultados pode transformar os seres humanos, como bem disse Rousseau em

o "Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens", em feras selvagens, desprovidas de racionalidade, que devoram a si mesmas. A luta pelo poder, o orgulho e vaidade corrompem os seres humanos jogando-os uns contra os outros em um processo de degradação constante, algo similar ao relatado em Capela a milhares de anos.

O conjunto de palestras que serão aqui transcritas carregam estas preocupações. Trazer a experiência capelina remetendo-a às particularidades em curso em nosso planeta e recuperar o caminho para a prática do bem demonstrada no Evangelho Segundo o Espiritismo de Allan Kardec.

Este livro é um convite à reflexão e o apontar de caminhos para a superação da tragédia humana expressa na crescente indiferença ao sofrimento e a solidão alheia a todos nós.

Que Jesus abençoe a todos nós...



## Os Conflitos de Capela

desenvolvimento e evolução dos seres humanos na Terra sofreu influências da história de povos distantes do seu planeta. A constituição das transformações sofridas pela espécie humana é mais complexa do que aparenta ser e atende a imperativos evolutivos que sustentam toda a vida inteligente.

A história do Planeta Capela em muito nos ajuda a interpretar a evolução dos seres humanos na Terra. Quem nos elucida sobre tão complexo assunto foi Emmanuel, cujo nome significa "Deus está conosco". Em suas antigas encarnações, ele foi um sacerdote no Egito e também um Senador Romano que viveu no período em que Jesus esteve encarnado na Terra, atendendo pelo nome de Públio Lentulus. Encarnou como escravo na Síria, um bispo em Lyon, na França, entre tantas outras. Ele é um espírito de

grande grau evolutivo que trabalhou com o médium brasileiro Chico Xavier.

A história dos Exilados de Capela é fundamental para compreendermos os designos da espécie humana. Emmanuel nos conta que Capela é uma estrela, pertencente à constelação de Cocheiro, cuja localização fica a 45 anos-luz da Terra. Ela é gigantesco e seu brilho é cerca de 150 vezes maior do que o sol de nosso sistema. A sua cor é amarela e sua composição fluídica.

Capela se insere em um conjunto de quatro estrelas em diferentes níveis vibratórios. Quando nos referimos às explicações de Emmanuel, ele denomina Capela como um planeta e não uma estrela. Temos a hipótese que o planeta semelhante à Terra por ele narrado se encontra em outra dimensão. Provavelmente, a semelhança com a Terra se deu por questões sociais e morais que se desenvolvem independente do plano físico que está um planeta ou uma civilização.

A astronomia e a física quântica atual nos revela que o sistema de Capela é composto por 4 estrelas binárias

gigantes que coexistem em dois pares produzindo grandes distorções e forças gravitacionais. Elas têm a composição de sóis gigantescos e, de acordo com os princípios físicos que regem o universo, a força gravitacional gerada no sistema impede a existência de planetas em dimensão e composição físicas similares à Terra.

Emmanuel nos conta que há aproximadamente 10 mil anos, os habitantes do planeta Capela passavam por um grande processo de transformação evolutiva e moral. Ele atingira um alto estágio de avanço tecnológico, com seus cientistas desvendando os segredos da natureza através de notáveis avanços propostos pela ciência. As suas construções arquitetônicas eram belas e avançadas. A medicina, física, química, artes e as ciências da humanidade passaram por processo similar ao que ocorreu na Terra no século XIX.

Contudo, os avanços tecnológicos não foram acompanhados pelos avanços morais. Capela não conseguiu erradicar a existência de pobres e miseráveis que não tinham acesso às maravilhas proporcionadas pelas descobertas científicas.

Quanto mais a ciência avançou, maiores disputas despertaram entre aqueles que a controlavam. A possibilidade de controle da ciência e seus resultados, em prol de interesses próprios por frações das classes dominantes, acabou por gerar conflitos crescentes e sofrimentos.

Todas as descobertas da ciência, que poderiam proporcionar avanços sociais e tecnológicos significativos, acabaram por se perder em um universo de disputas e lutas pelo poder. Quanto mais a ciência avançou, mais aqueles que a utilizavam se serviam dos seus próprios interesses, desprezando os necessitados. O que estava em disputa era a busca pelo poder e o enriquecimento, independente dos custos sociais para este fim.

A ciência que fora desenvolvida como a extensão dos braços daqueles que a produziam, acabou por transformar a maioria dos capelinos em braços de uma tecnologia que não compreendiam.

As pesquisas sobre a indústria de remédios implicaram na instauração de novas doenças desenvolvidas

a partir da manipulação genética dos animais. Elas foram soltas no planeta para infectar pessoas e criar a necessidade da produção de remédios para combatê-las.

As doenças passaram a ser cada vez mais difundidas e a expectativa de erradicação foi esquecida. Toda vez que uma doença perdia sua eficiência, uma nova era inserida entre os habitantes e, com efeito, os respectivos medicamentos para combatê-la. Com efeito, aqueles que controlavam a ciência e seus resultados enriqueceram, enquanto os mais pobres, que não tinham condições de adquirir meios para a sua sobrevivência, morriam aos milhares.

A ganância cegou os detentores do poder. Tal qual, um vício em entorpecentes, quanto mais poder obtinham, mais o desejavam, criando um círculo vicioso sem fim. Na prática, como feras famintas pelo poder, começaram a se atacar uns aos outros. A busca desenfreada pelo poder atingiu todos os segmentos sociais. Enquanto os pobres eram desprovidos das condições básicas, os mais abastados eram consumidos pela futilidade de suas próprias existências.

A ciência, em vez de atuar como uma ferramenta para a erradicação da fome e das necessidades capelinas, transformou-se em uma máquina de criar necessidades. A alienação em larga escala difundiu o princípio de Narcíseo, concretizando um universo de pessoas fúteis e indiferentes umas as outras.

Os habitantes capelinos se olhavam nos espelhos e não mais se reconheciam, desejando ser quem não eram. O envelhecimento, um padrão natural da existência, passou a ser combatido e difundido como sinônimo de fracasso e feiura. A difusão destas ideias visavam dominar as suas mentes, entendendo a beleza como um fenômeno externo e não interior. Em vez de a ciência agir no intuito de dar condições para que os capelinos envelhecessem sem doenças, o que se buscava era apenas a manutenção da aparência enquanto fenômeno sensual.

O resultado disso foi que parcela considerável dos capelinos sequer tinham acesso aos resultados deste ramo científico, bem como aqueles que o tinham, se tornaram mesquinhos, fúteis e manipulados. O fetichismo ao inútil

imperou em Capela. A incompreensão entre os irmãos acompanhada do afastamento dos princípios e causas divinas acabou por fomentar o ódio e a intolerância. Os conflitos tomaram tal envergadura que o próprio caminho evolutivo começou a ser afetado.

O planeta Capela se transformou em um palco de conflitos e energias negativas. Os capelinos olhavam no espelho e não mais se reconheciam, entendendo-se como espectros de si mesmos. A luta entre o bem e o mal se acirrou e as formas de ver, interpretar e agir passaram a limitar a coexistência entre os habitantes.

Em nome da futilidade, as frações de classe que controlavam a ciência buscavam a qualquer custo fontes de energia e matérias-primas para o desenvolvimento maciço dos seus produtos, entraram em conflito. Os centros mais ricos passaram a atacar os mais pobres. Na busca do seus interesses pouco importava se os excluídos sofressem danos irreversíveis inclusive com o fim de suas próprias vidas. O único objetivo era garantir o funcionamento das máquinas de futilidades mundializadas.

Na busca destes interesses, a corrida armamentista cresceu. Quanto mais forte fosse militarmente um grupo, maior poder teria de subjugar aqueles que com eles disputavam. O exaltar das guerras foi uma questão de tempo. O crescimento da ganância elevou os conflitos de forma gradativa. O planeta Capela se transformou em palco de guerras que custaram a vida de muitos capelinos.

O sadismo dos governantes cresceu de forma exacerbada. O enfraquecimento das condições morais possibilitou que os mais sombrios pensamentos fossem expressos sem qualquer precaução ou arrependimento. Enfraquecidos moralmente, os principais líderes políticos passaram a caçoar das condições precárias de vida de parcela da população que perecia em função das doenças e das guerras. O enlouquecimento foi tal que perderam a dimensão sobre a responsabilização dos seus atos.

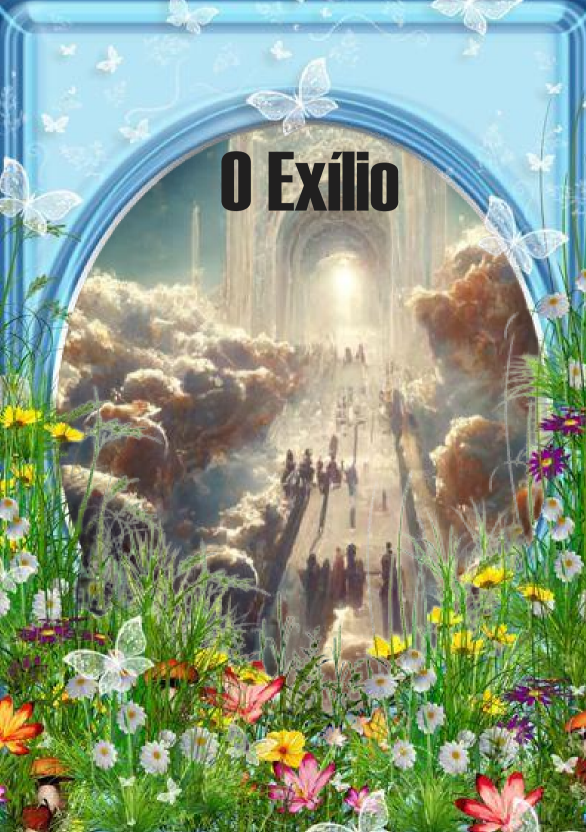
O exaltar destes conflitos ocorreu por ocasião de uma guerra atômica, ocorrida a 7 mil anos, que quase devastou Capela. Dois terços de sua população desencarnaram e o caos generalizado se instaurou no planeta. Nos conta

Chico Xavier que, em encarnação passada, ele foi o responsável pelo lançamento de uma destas bombas atômicas, recebendo ordem direta do presidente de sua nação, uma antiga encarnação de Bezerra de Menezes.

Quais foram os desdobramentos deste processo? O que ocorreu com os sobreviventes? Qual caminho tomou Capela?

Na próxima semana, continuaremos esta explanação procurando responder esta pergunta.

Que Jesus abençoe a todos vocês!



### O Exílio

eus irmãos. Boa noite. Hoje, em continuidade ao que debatemos na semana passada, abordaremos os desdobramentos da falência moral que ocorreu no planeta Capela.

Os conflitos construídos gradativamente foram implacáveis aos capelinos, causando o sofrimento de muitos dos seus habitantes. O Cristo percebeu que Capela vivia um grande conflito moral e aqueles irmãos capelinos mais atrasados impediam o desenvolvimento e evolução dos mais avançados espiritualmente.

Emmanuel nos conta que em Capela existiam milhões de espíritos que não se alinhavam com os princípios do bem. Dentro dos princípios da Justiça Divina, baseada na misericórdia e possibilidade de redenção sem limites, foi decidido pelos governantes espirituais do orbe, que tinham como expoente central, o Cristo, o exílio dos espíritos capelinos corrompidos moralmente. De acordo com os

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Esta palestra foi inspirada a partir das reflexões de Haroldo Dutra.

princípios da Justiça Divina, a decisão foi de localizar estes espíritos e encaminhá-los para um outro mundo para seguirem o seu caminho evolutivo.

Este é um fenômeno que ocorre em diferentes sistemas, promovendo a retirada dos espíritos que não se alinham com os princípios morais existentes. Esta ação objetiva não prejudicar aqueles que estão em um patamar energético mais elevado e, ao mesmo tempo, elevar a vibração do planeta, possibilitando o crescimento coletivo.

Estes milhares de espíritos foram informados do processo que estava em curso e do planeta ao qual habitariam no futuro. Jesus afirmou a todos que não deveriam perder a esperança, pois o que estava sendo imposto era condição essencial para o seu crescimento moral e evolutivo. Como manifestação de fé e esperança naqueles povos, prometeu que encarnaria entre eles no futuro.

Emmanuel apontou este processo, descrevendo em detalhes o que viria a ocorrer. Ele disse: Foi assim que Jesus recebeu, à luz do seu reino de amor e de justiça, aquela turba

de seres sofredores e infelizes. Ele demonstrou que aquele ato, por mais que parecesse violento, era o caminho para a reconciliação daqueles seres com eles mesmos. As dificuldades que a eles se apresentariam era a forma de se reencontrarem através do crescimento de suas consciências, solidariedade e do amor, regenerando a todos.

Jesus os abençoou e envolveu-os com sua misericórdia e caridade, prometendo sempre estar ao seu lado, ajudandoos nas dificuldades que estavam por vir.

Os Exilados de Capela, entendidos por alguns como os anjos caídos do céu, migraram para a Terra, um planeta atrasado em comparação ao seu planeta natal, como forma de segregarem os erros cometidos. A decisão foi cumprida e os exilados foram retirados dos esplendores da luz e encaminhados para as sombras escuras de um novo mundo em fase evolutiva e vibratória muito mais baixa.

Eles encarnariam de forma gradativa entre as raças ignorantes e primitivas, deixando de lado a glória que lhes fora oferecida de viverem em um mundo mais avançado. De

início, foram recebidos em uma colônia espiritual e ali se prepararam para iniciar nova jornada evolutiva como integrantes da raça adâmica.

O objetivo foi que recuperassem sua condição moral encarnando em um mundo menos desenvolvido ao qual poderiam contribuir com o seu desenvolvimento, resgatando suas expiações passadas. Os primeiros exilados foram os mais atrasados. Eles encarnaram na Terra como homo erectus e propiciaram, aos selvagens que aqui já habitavam, o desenvolvimento de conceitos rudimentares de higiene, organização social, entre outros.

Os mais evoluídos encarnaram posteriormente. Apesar de estarem entre aqueles que tinham deficiência moral, estavam em um estágio de desenvolvimento mais avançado.

Estes espíritos, que chegaram posteriormente, formaram o que até hoje a ciência terrestre procura provas, o elo perdido. Em outras palavras, eles são as explicações que demonstram como a humanidade saltou tão rápido de períodos primitivos para os mais avançados, através de avanços tecnológicos, artísticos e filosóficos.

A base da formação das etnias da Terra foram os povos africanos. Seus ensinamentos se deram através da vida tribal em harmonia com os recursos naturais e os princípios do pacifismo.

O segundo povo que aqui se instalou foram os asiáticos, tendo como protagonista os chineses. Eles trouxeram os princípios da paz e da humildade, o povo em que Jesus desejou as suas bem-aventuranças. Contudo, tinham em seus princípios de vida o isolamento perante as outras culturas. Uma cultura milenar, ao se fechar para as outras, acabou por escorregar nos princípios do egoismo.

Os Hindus eram o povo mais espiritualizado de todos os de Capela. Conheciam a reencarnação, a meditação, e os princípios da vida após a morte carnal. Contudo, apesar do seu elevado grau de conhecimento espiritual, eram vaidosos. Preferiram escravizar, do que educar. Na Índia ocorria uma divisão social truculenta entre árias e párias. Eles eram

egoístas e queriam dominar todos os semelhantes. Esta marca em suas ações impedia o trabalho regenerador do Cristo.

Os egípcios foram outro grande povo, cuja ciência estava muito além do seu período histórico em que aqui se apresentou. Eles eram um povo que possuía o menor número de débitos. As pirâmides revelavam os seus mais avançados conhecimentos. Eles lidavam com a morte de forma espontânea e se comunicavam com os espíritos. A sua paixão pelas estrelas era cativante.

Os Hebreus eram os mais crentes e necessitados. Eram fraternos e altivos entre si. Eles vieram para a Terra junto com os egípcios. Os seus livros possuem palavras repletas de simbologias, cujas parábolas permitiam penetrar em seu pensamento monoteísta. Eles possuíam o maior número de débitos. Por isso, Jesus nasceu entre eles. Eram orgulhosos e vaidosos. Menosprezavam os ignorantes e buscavam o exclusivismo religioso. Procuravam o paraíso, contudo o queriam apenas para si mesmos.

Os Arianos foram responsáveis pela criação de todas as nações europeias. Na sua maioria, eram espíritos revoltados com a sua condição de exilado. A sua revolta era tal que eles tinham vontade de guerrear com o Criador. Imaginavam construir outro paraíso na Terra, se sentindo soberbos quanto ao seu destino.

Apesar da sua violência e revolta, conseguiam se confraternizar com os povos selvagens que aqui habitavam, mesmo que fosse apenas para dominá-los. Eles tinham o coração frio e insensível e não queriam ter sentimentos como forma de evitar o sofrimento. Instauraram na terra um regime de orgulho e vaidade tão grande que se tornou difícil tocar o seu coração. Sabiam que se uma brecha de luz entrasse em seus corações, uma nuvem de angústia invadiria as suas almas. Foi por isso que Jesus sempre designou missionários aos arianos, pois eles precisavam de um coração que os envolvesse. Eles criaram o senso de propriedade e naturalizaram as guerras mais violentas.

Esta oportunidade de redenção moral foi o pressuposto apresentado a muitos capelinos como forma de se

redimirem dos erros do passado. Caso permanecessem em Capela, não conseguiriam viver em um mundo avançado moralmente. O que a Justiça Divina objetivou foi a depuração moral de todos os capelinos envolvidos.

A Terra recebeu espíritos oriundos de outros mundos que se misturaram com os seus próprios habitantes. Este processo possibilitou a aceleração de conhecimentos e avanços para a humanidade. Ocorreram mudanças genéticas que proporcionaram que os corpos deixassem sua forma grotesca e assumissem a dimensão futura do homo sapiens.

O planeta precisava desenvolver condições materiais e espirituais para o seu crescimento moral e intelectual. O seu desenvolar propiciou o desenvolvimento da humanidade e, a partir daí, espíritos oriundos de outros planetas começaram a aqui encarnar.

A humanidade é constituída por uma mistura de espíritos vindos de diferentes locais e dimensões do universo.

A raça adâmica, nome dado aos expulsos de Capela, representa os espíritos mais elevados que aqui renasceram. O

próprio termo "raça adâmica" tem origem no nome Adão, que simboliza a criação da espécie humana criada por Deus. De acordo com Emmanuel, eles permitiram que os habitantes primitivos da Terra evoluíssem de forma mais rápida, propiciando estes aprendizados e descobertas como forma de recuperar as dívidas passadas em seus mundos de origem.

Os mais avançados e depurados espiritualmente elevaram a sua sensibilidade, permitindo lembranças dos saudosos tempos de suas condições anteriores. O poema a seguir retrata a esperança de um dia retornarem ao seu mundo de origem.

Oh, Estrela radiante,
que brilha assim tão distante,
enevoando os olhos meus!
Quando as lágrimas de saudade,
perdidas na eternidade,
procuram as mãos de Deus!

Oh, Estrela radiante, tua beleza é um diamante a refletir Mundos de Luz! Locais de eterna bondade, são fontes de felicidade que nossos destinos conduz! Oh, Estrela radiante,
concede a esta alma errante a Ventura de te conhecer!
Nos teus reinos esplendorosos.
em meio a corpos vaporosos,
meu espírito quer viver!

Oh, Estrela radiante tu és a alegria constante, que a humanidade chama de Céu! Morada de Luz resplandescente, onde a alma volita contente e o conhecimento derruba o Véu!

Oh, Estrela radiante,
meu coração pulsa incessante
toda noite quando te vejo!
Por ti eu sigo adiante,
buscando em um mundo distante,
a felicidade que tanto almejo²!

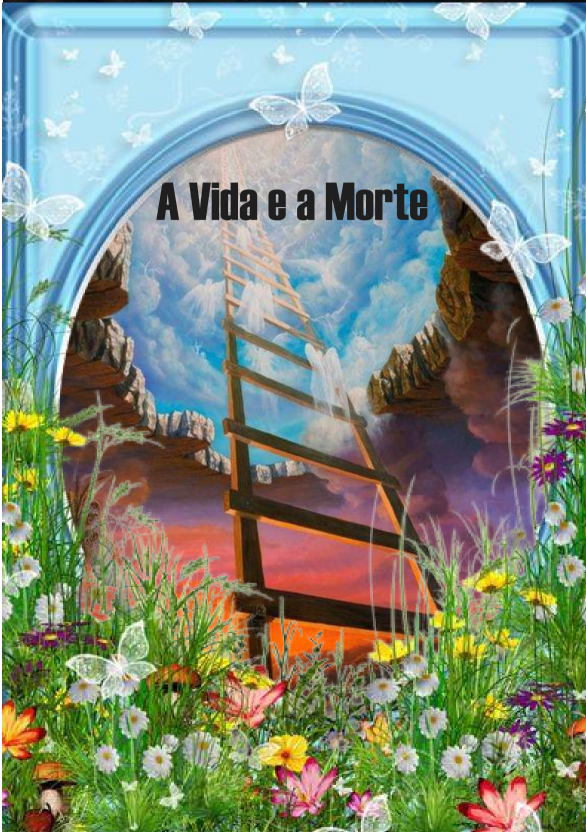
A discussão sobre os Exilados de Capela nos coloca múltiplos desafios em compreendermos os caminhos que tomamos em nosso planeta. Estaríamos repetindo as experiências passadas, correndo o risco de cairmos novamente

 $<sup>{\</sup>it ^2https://almadepoeta.com.br/o-espirito-santo-na-umbanda-e-uma-conversa-sobre-os-capelinos/}$ 

em processo de depuração? Seria a história de Capela apenas um mito sem qualquer influência em nossa realidade? Como devemos agir em face à degradação moral que atinge a todo o nosso planeta? Devemos resistir produzindo novas práticas centradas na benevolência e na indulgência, ou apenas reproduzir de forma acrítica o que vivenciamos? Qual o papel nos espíritas no processo de transição? Estas são questões ficam em aberto para a nossa reflexão.

As palestras que serão ministradas nas semanas seguintes abordarão temas que tratam da prática da benevolência, indulgência e do amor ao próximo. Possíveis formas de resistência à precarização moral das condições de vida em nosso planeta. Nelas, serão retomados os princípios do Evangelho Segundo o Espiritismo com o intuito que não nos percamos em nosso caminho.

Que Jesus abençoe a todos vocês!



#### A Vida e a Morte

Espiritismo trouxe à tona a discussão sobre a vida e da morte. Até então as pessoas acreditavam em uma única existência material, vivendo em tristeza e desespero quando do desencarne dos seus parentes e amigos queridos. A sensação era a de perda total e absoluta. A morte significava a separação total e definitiva, trazendo grande sofrimento a todos os envolvidos.

O sentido da morte absoluta fomentou a dominação humana em toda a história da humanidade. A manipulação do sofrimento foi utilizado para controlar o medo das pessoas do sobrenatural.

A morte, entendida como um processo irreversível, possibilitou a instauração de amplos processos de submissão e dominação. O entendimento dos desencarnados como fantasmas ou demônios acabou por empobrecer a compreensão do sentido da vida tanto no mundo material, como no espiritual.

Começamos nossa explanação esclarecendo alguns princípios. Pode até parecer estranho usar a denominação morte, visto que o espíritos nos ensinam que ela não existe. O que aqui demostramos é uma outra explicação para a palavra morte. O que significa estar morto para o espiritismo?

Partamos do princípio das provas e expiações, atribuindo cada nova encarnação como uma escola da vida. Muitos nos perguntam, o que é prova e expiação?

As expiações são as experiências vividas, que fracassamos em superá-las, trazidas das encarnações passadas. Elas são as dívidas e desafios que se apresentam no presente e no futuro. As provas são similares àquelas que fazemos na escola. Nela são colocadas questões que demonstram o nosso aprendizado, dando aval para seguirmos ou não em frente. O conteúdo das provas são as expiações trazemos do passado.

Nós não temos como fugir do que devemos superar, pois definimos os caminhos a trilhar em nossas novas encarnações. Certa vez, assistia a uma palestra muito ilustrativa de Haroldo Dutra Dias em que ele afirmou: um dos grandes problemas que enfrentamos é que em qualquer lugar que vamos, nós levamos a nós mesmos.

Observem. Quando temos limitação em lidar com determinadas situações e não conseguimos superá-las, elas sempre se apresentam novamente em nosso caminho. Vivemos em um loop de revisitar circunstâncias que não conseguimos lidar. Por outro lado, quando aprendemos a lidar com ela, temos a impressão que desaparece de nossas vidas, ao qual o que era difícil se torna fácil.

Nós sempre temos dificuldade em lidar com o novo. Platão, quando refletiu sobre a educação, disse que o conhecimento novo se apresentava como uma espécie de monstro interior em nossos pensamentos. O não saber é sinônimo da nossa incompetência para as coisas da vida. Contudo, poderiam vocês me perguntarem. Qual a relação destas afirmações com o sentido da redefinição da morte proposta pelo espiritismo? Eu lhes respondo, tudo.

A vida é uma escola de aprendizados contínuos. Nós temos a possibilidade de aprender com o que acontece a nossa volta, construindo lições e experiências. Contudo, nem sempre estamos dispostos a seguir este caminho. Muitos têm dificuldade de compreender os problemas que vivenciamos estão dentro de nós mesmos e não nas outras pessoas. Esta é diferença que existe entre aqueles que se repensam e vivem com os que não se repensam e morrem. Eles estão vivos externamente, contudo, mortos emocionalmente. Em alguns casos, o ódio e a inveja são os resultados daquilo que não conseguimos resignificar.

A parábola do boxeador ilustrar esta afirmação. Certa vez, um boxeador recebeu um soco direto do seu oponente. Ele caiu no chão em desespero. Por alguns segundos, perdeu a esperança sobre a possibilidade de vencer a luta. Ficou sem forças e entendeu que não mais conseguiria se levantar. Ele estava em um dilema. Ficar no chão, aceitando passivamente a derrota, ou se levantar e entender o motivo pelo qual foi nocauteado. Ele usou de sua força

interior e conseguiu se levantar. Analisou seu oponente, mudou sua estratégia e o nocauteou.

Este é o sentido espiritual de estar morto ou vivo. O morto fica no chão por definitivo. Lamenta a derrota e se sente abandonado por todas as forças divinas, utilizando a situação como desculpa pelo seu fracasso. Ele foi vencido porque foi abandonado e o oponente não. Aquele que o venceu não tem mérito algum.

O vivo tem postura diferente. Ele cai, se levanta e luta. Ele tira lições da sua queda. A vitória é o fruto das suas experiências e aprendizados. As lições com a queda o transformam em um titã, solidificando sua compreensão sobre as dificuldades e as formas de superá-las.

A morte absoluta não existe, logo estamos vivos. Contudo, estar vivo significa aprender nossos erros, condição essencial para combater a frustração e a infelicidade constante. A nossa luta diária é por estar vivos em sua plenitude. Precisamos dar sentido a nossa encarnação e não morrermos pela nossa insignificância e insensatez.



# Desafios para as Casas Espirituais

ontinuemos nossas reflexões sobre a vida e a morte. A morte é o maior temor da humanidade. Ela é a demonstração radical que não temos o controle que gostaríamos da nossa vida. Independente de seguir esta ou aquela religião, a certeza que temos é que nossa vida encarnada tem início e fim e isso não conseguimos controlar. O desencarne é a prova mais cabal de que não somos nós que estamos no controle.

Pergunto a vocês meus irmãos. Podemos afirmar com toda a certeza que estaremos vivos no minuto seguinte? Por mais que tenhamos esperança por dias melhores, e eles ocorrerão, chegaremos intactos em nossa residência? Como será o dia seguinte? Estas e outras perguntas se apresentam e nos deixam inseguros.

O sentido da morte foi explorado por vertentes religiosas para controlar o medo dos seres humanos sobre

aquilo que não controlam. Isso só foi e ainda é possível em virtude da morte abalar a nossa existência. Como dissemos, a humanidade sempre tenta controlar o que existe em sua volta, seja por suas ações, sentidos, objetivos e aspirações.

As religiões que deturparam a relação entre a vida e a morte se aproveitaram deste anseio para impor suas prerrogativas. Basta seguir o que te mandam que terão o controle sobre aquilo que vocês fazem. Nós te absolvemos desde que faça algo que pedimos. Não o façam e estarão perdidos em sua condução da vida. Nós dizemos como devem viver, caso contrário, serão punidos, etc.

Ocorre uma luta radical pelo controle do livre arbítrio humano. Não é difícil manipular o pensamento daqueles que estão desesperados e sem esperança. As causas do desespero estão ligadas à incapacidade que temos de tomar as rédeas de nossa vida em fases difíceis. Sempre buscamos respostas rápidas para situações que queremos nos livrar o mais rápido possível. Na prática, não faltam pessoas para nos dizer o que devemos fazer e queremos ouvir.

A sensação do poder em dominar o outro é tão forte que muitos trabalhadores de casas espirituais se voltam uns contra os outros por este pretenso direito. Infelizmente, dentro do próprio espiritismo, uns se digladiam contra os outros pela reverência e reconhecimento dos consulentes. Acabam por se achar mais importantes do que os seus próprios mentores. Alguns, desavisados e corrompidos pelo poder, esquecem que são instrumentos que trabalham em conjunto com a espiritualidade.

Não existe ação mais elaborada, e a espiritualidade nos fornece inúmeros exemplos, do que as investidas umbralinas voltadas a desestabilizar uma casa espiritual, jogando os trabalhadores uns contra os outros.

Quando uma casa entra em desarmonia, períodos em que a vaidade supera humildade, o trágico destino que a espera é o fechar de suas portas. Em outros casos, apesar de abertas, perdem a credibilidade e deixam gradativamente de existir, pois a sua porta permanece aberta para o público, contudo, fechada para a espiritualidade.

Algo similar ocorre em outras religiões. Aqueles que rodeiam os sacerdotes começam a disputar entre si o poder de suas instituições, ficando em segundo plano a missão maior que é transmitir a mensagem do Cristo e ajudar aos necessitados. Lutam para serem mais ouvidos e se confundem com o próprio sacerdote, querendo assumir o seu lugar.

Aqueles que são delegados a falar em nome do Cristo têm grande responsabilidade. Tal qual em uma escola, os seres humanos olham o conhecimento evangélico que todos têm e, em igual importância, as pessoas que nós somos expressas em nossas atitudes.

Pertencer a esta ou aquela implica que os seus fundamentos estejam dentro do nosso coração. Quando isso não é levado em consideração, estamos dentro dela apenas para o fetiche e a convivência social e não como soldados do Cristo. Na prática, nossas palavras perdem o conteúdo e significado, transformando-se em algo similar a um revolver sem projéteis, cuja finalidade não supera a de um adereço.

Os consulentes, párocos, fiéis, ou qualquer outra denominação que se possa existir, observam as disputas e falta de cuidados entre os trabalhadores da casa espiritual e, ao não verem correspondência entre as palavras ditas e ações adotadas, dela se afastam.

Na prática, a casa evangélica morre estando viva, e seus trabalhadores são condenados, em seu devido tempo, à desmoralização social. Uma casa espiritual só está viva quando consegue perpetuar a humildade e respeito entre os seus trabalhadores e àqueles que ali frequentam. Caso contrário, a morte é o seu destino implacável e irrefutável.

Como trabalhadores de uma casa espiritual, não podemos nos esquecer do nosso papel de ajuda à espiritualidade, sendo ela quem cabe definir os rumos que serão tomados e as ações que serão adotadas.

Os trabalhadores encarnados não são mais importantes do que os mentores que com eles trabalham. Eles não podem e não devem se confundir com os seus mentores, pois são diferentes. Ambos são espíritos que trabalham em funções

distintas por uma causa comum, o bem-estar e aprendizado dos consulentes encarnados e desencarnados.

Nós não podemos esquecer quem somos, agindo pelo duplo princípio de ser verdadeiro e difundir o bem, evitando fazer aos outros o que não gostaríamos que fizessem com nós mesmos. Nós devemos nos comprometer em cumprir da melhor forma possível as obrigações que nos foram delegadas, respeitando as nossas limitações e possibilidades.

Não existe ato maior de grandeza do que se preocupar com o bem-estar alheio, nos sentindo felizes ao ver a felicidade daqueles que estão a nossa volta. A felicidade de um rosto em desespero e lágrimas ser substituído por um sorriso e expressão de esperança é uma recompensa para aqueles que lutam pelo bem-estar da humanidade.

Quando vemos a felicidade nos olhos dos outros, abrimos a porta para que ela esteja em nosso coração. Que Jesus abençoe a todos vocês.



## A Manipulação do Medo

m alguns casos, infelizmente, a religião é usada como forma de manipulação do medo.

A manipulação é uma ação que retira o potencial emancipatório de qualquer religião, reduzindo sua capacidade de mediação com o Criador.

Os princípios antigos expressos e mitos e representações foram ressignificados para criar formas de dominação. O paganismo é um exemplo. Ele tem origem nos povos antigos e rurais que habitavam em locais remotos, onde o cristianismo ainda não era conhecido. Como não entendiam os fenômenos que ocorriam a sua volta, os atribuíam às forças da natureza, criando deuses para este fim.

O paganismo deu origem a diversas crenças, rituais, cerimônias. Em sua dimensão teológica de interpretação dos fenômenos da vida e da morte, acreditam em lugares específi-

cos onde iam as almas após a vida terrena, sejam locais de sofrimento ou de redenção.

O Tártaro é um exemplo de local de sofrimento eterno. Na mitologia romana, tal qual afirma Virgílio, no livro VI denominado como Eneida, corresponde a um lugar de grandes dimensões, rodeado por um rio de fogo, cujo nome é Flegetonte. Toda a sua área é cercada por altas e triplas muralhas voltadas a impedir a fuga de todos os pecadores. O Tártaro é um local de sofrimento eterno.

Na mitologia romana, quem comanda o Tártaro é o deus Plutão e na grega o deus Hades. Plutão ou Hades jamais saíam do Tártaro. Na mitologia grega, Hades foi exilado por Zeus, após a tentativa de controlar o Olimpo com a morte do deus Cronos. Estes aplicam penas às almas faltosas quando estão encarnadas na Terra. Entre elas, está a condenação ao sofrimento no tanque das danaides, cujo conteúdo é azeite fervente. Nele, as almas são condenadas a permanecer pela eternidade.

Outro castigo, consiste em as almas serem condenadas a empurrar a roda de Íxion em um eterno expurgo os seus pecados. Os condenados também são obrigados a empurrar uma rocha até o topo do rochedo de Sísifo. Contudo, quando se aproximam do fim, a rocha escorrega e o percurso novamente se inicia, consolidando o sofrimento por toda a eternidade.

Os pagãos aceitavam a existência de lugares de redenção e tranquilidade àqueles que possuíam merecimento por seus feitos, seja pela honra e a coragem, seja por atos de bondade.

Os povos vikings acreditavam na existência do Valhala. Ele é um palácio dos mortos heroicos, com mais de 540 quartos, situado em Asgard e governada pelo deus Odin. Ali, metade dos mortos em batalha são levados pelas Valquírias para viveram junto a Odin e a outra metade, pela deusa Freia, para habitarem os campos de Folkvang, onde treinam combate para manter a forma à espera do Ragnarök, o dia do fim do mundo.

Os Gregos acreditam na existência dos Campos Elísios, um local de morada para os espíritos que fizeram o bem quando estiveram na terra. Ele é entendido como o paraíso na mitologia grega, com verdes pastagens e flores abundantes aos quais as pessoas dançavam e se divertiam constantemente.

De acordo com a mitologia grega, neste local só entravam almas de heróis, sacerdotes, poetas e deuses. Alguns destes poderiam regressar ao mundo dos vivos. Isso só era possível quando se deleitavam nas águas do Rio Lete, entendido como o rio do esquecimento. Os seus habitantes ali permaneciam por cerca de 1000 anos e, quando todas as lembranças terrenas eram apagadas, podiam reencarnar, sejam como humanos ou animais.

Daí surgiu a ideia de céu e do inferno, tal qual dissertou Kardec em brilhante obra com o mesmo título. A teologia cristã copiou a ideia do tártaro dos povos bárbaros e a renomeou como inferno. Da mesma forma, transferiu a ideia de Campos Elísios, renomeando-o como céu.

Este é o princípio de considerar o céu como o que vem do alto e o inferno como o que está embaixo. Contudo, no universo não existe o que está em cima ou em baixo. O universo trabalha com fontes, energias em vibração e múltiplas dimensões que superam os conceitos terrenos tridimensionais.

O que ocorreu foi que a teologia cristã pegou o conceito de tártaro e o usou como ferramenta para despertar o medo e controlar as pessoas. Em sua ânsia por dominar os seres humanos, usou o termo inferno como forma de sobrepor a justiça humana à justiça divina.

Na justiça humana, as penas são proporcionais aos atos cometidos. Uma concepção teológica está intrínseca a esta concepção. Nela, o inferno será o local ao qual a alma vagará por toda a eternidade, onde o diabo assume a função de agente executor similar a Hades ou Plutão.

Um local onde as pessoas nunca terão oportunidade de aprender com os seus erros, evoluindo e crescendo para o futuro. Da mesma forma, quando está nos Campos Elísios ou no Valhala, a sua redenção será eterna no céu. Em ambos os casos, os desencarnados são apartados do seu crescimento espiritual. Nos campos Elísios, os anjos tocando arpas dia e noite sem parar. As ruas são calçadas com peças de ouro, tal qual o telhado do palácio de Odin em Asgard, mesmo o ouro não tendo nenhum valor no plano espiritual.

Qual o motivo desta resinificação? A resposta parece simples e, ao mesmo tempo, triste. O que ocorreu foi a criação de um mecanismo psicológico para controlar os seres humanos através da culpa e do medo. Os indivíduos ficam com medo das consequências dos seus atos, podendo ser facilmente manipulados e controlados por aqueles que se dizem oradores divinos.

Esses interlocutores se colocam como porta-vozes da ação divina sem ter qualquer autoridade para este fim. Eles são os manipuladores do medo e da ignorância daqueles que deveriam exaltar o crescimento e a libertação espiritual. buscam apenas os seus próprios interesses justificado-os como se fossem os de Deus.

Este é um dos motivos aos quais tanto se matou em nome de Deus na história da humanidade. Guerras, execuções por bruxaria, queima de livros, enforcamentos, entre tantos outros, exemplificam esta afirmação.

Toda religião deve libertar os seres humanos e não escravizá-los. O nível de manipulação foi tal que até se criaram entidades malignas como forma de garantir da dominação coletiva pelo medo.

O diabo nunca foi uma entidade. Ele vem da palavra latina diabolus e originária do grego, cujo significado é acusador, caluniador, ou seja, pessoa que comete calúnia e atenta à moral de outras pessoas sem se importar com as consequências. Ele é um estado de degradação moral e não uma entidade. Já o termo demônio, vem do termo em inglês damon, cujo significado é indivíduo inteligente.

Belzebu foi um dos deuses dos acaronitas. Os acaronitas, habitavam a cidade de Acarona, na Filisteia. De acordo com Samuel, 5:10, a eles foi enviada a arca de Deus. Quando ela chegou a sua cidade, os acaronitas clamaram, di-

zendo: Trouxeram-nos a arca do Deus de Israel, para nos matar como todo o povo!

Eles acreditavam que a chegada da Arca traria doenças e toda a sua população. Este temor propiciou que se construíssem elementos para transformar o seu deus da mosca em um demônio que sacrificaria as pessoas. Na realidade, Belzebu ou Belzebul significa ídolo das moscas na língua santa. Este povo o requisitava para afastar as moscas que proliferavam no verão, visto que as suas questões higiênicas eram precárias.

Ele foi convertido em um demônio, uma invenção dos líderes religiosos que ajudaram a crucificar o Cristo. Como bem afirma Lucas, XI, 15, nas palavras do Apóstolo, "Porém, alguns deles diziam - ele expulsa os demônios por Belzebu, príncipe dos demônios:" E no versículo 18, Jesus diz: "Pois dizeis que expulso os demônios por Belzebu:".

Os escribas e os fariseus, a exemplo dos ministros do Vaticano, se utilizavam da religião como um meio de dominação dos seus inimigos e ocultavam a origem dos termos utilizados. Eles eram "lobos cobertos com pele de cordeiros".

Já Lúcifer vem do latin hêlê/, cujo significado é brilhante e esplendoroso. Ferens Lucem, cujo significado é estrela Vênus, é o nome era dado pelos latinos a estrela da manhã ou vespertina, lusbel ou luzbel, por ser a mais brilhante do nosso sistema depois do sol. Satanás nunca foi um ser, mas sim uma palavra oriunda do hebraico, cujo significado é opositor, inimigo ou adversário. O termo significa uma atitude e não uma entidade.

A criação destes seres imaginários foi realizada para controlar as pessoas, obrigando-as a ter uma postura tímida perante as religiões dominantes. A punição foi utilizada como ferramente de chantagem, sendo estes seres imaginários os carrascos para este fim, atuando de forma similar aos povos pagãos.

Quem não fizesse o que estes líderes religiosos mandassem, seriam castigados e condenados por toda a eternidade. O medo foi tal que muitos se submetiam a qualquer situação, alienando-se de si e do mundo a sua volta. Estes líderes religiosos se colocaram como precursores do salvacionismo e manipuladores das vontades humanas através de construções míticas.

Reflitamos sobre nossa condição e convicções nesta encarnação. Não nos deixemos iludir por aqueles que nos querem ludibriar. A religião deve emancipar e não subjugar as pessoas. A busca dos fundamentos históricos e filosóficos da humanidade nos dão elementos para interpretarmos o mundo da forma como ele realmente é. A máxima que aponta que se o mundo se limitasse à aparência do que realmente é, seria totalmente desnecessário o uso e existência da ciência.

Que Jesus esteja com vocês.



## O Espaço, o Tempo e a Vida

ual o sentido do espaço, do tempo e da vida. O que sua interpretação difere nas múltiplas religiões? O que é vida transcendente e multidimensional? Estas e outras questões se apresentam aos estudiosos e seguidores da doutrina dos espíritos.

Ressaltamos que o espiritismo trouxe à tona a discussão da vida em sentido maior, revelando a dinâmica existente entre o mundo material e o espiritual. Elas não foram apresentadas ao acaso. Assentadas em princípios aos quais a Física ainda demorará décadas para estabelecer teorias que a comprovem, demonstraram a existência da vida em um processo multidimensional.

Para isso, se fundamentou no conceito de espaço-tempo. O que queremos dizer com isso? Sei que nossas palavras podem parecer abstratas nesse momento e que isso requer uma explicação mais aprofundada para que entendamos a riqueza destes eventos. Utilizaremos agora o cinema como um exemplo para facilitar didaticamente a compreensão destes fatores. Interestelar foi um clássico de ficção científica que chegou aos cinemas em 2014. Com um elenco de notáveis atores, tal qual Matthew McConaughey, Jessica Chastain, Murphy Cooper, Amelia Brand, Anne Hathaway, Matt Damon e dirigido por Christopher Nolan, seu enredo recupera um período no planeta Terra em que as suas reservas naturais estão chegando ao fim. Um grupo de astronautas recebe a missão de procurar outros planetas que seriam possíveis para receber a população terráquea que beirava à extinção.

É neste cenário de busca de outros planetas que a teoria da relatividade se aplica. Eles se aproximam de um buraco de minhoca, entendido em termos científicos como ponte de Einstein-Rosen, conceito desenvolvido Albert Einstein
e Nathan Rosen no ano de 1935. Os astronautas de deparam
com uma gargantua, nome dado a um buraco negro rotativo,
extremamente denso e com grande campo gravitacional, responsável por produzir dilatação do tempo e do espaço, tal
qual previu Einstein na teoria da relatividade geral.

O que ocorre é um processo de dilatação temporal, fazendo com que os astronautas que estivessem próximos destes corpos celestes envelhecessem mais lentamente do que as pessoas que estavam na Terra. Na teoria da relatividade, o universo tem quatro dimensões, sendo três espaciais e mais o tempo, que se transforma também em uma dimensão.

Com isso, eles se fundem em apenas uma dimensão denominada como espaço-tempo. As deformações, que decorrem por alteração de um corpo com massa, acabam por produzir ondulações que os distorcem. Com isso, produzem ondas gravitacionais que distorcem o espaço-tempo nas regiões que elas passam.

Existe também a Teoria das Cordas de Theodor Kaluza. Ela é a tentativa de unificar os princípios fundamentais das principais teorias da Física Moderna, sendo denominada também como a Teoria de Todas as Coisas.

Os seus fundamentos partem do princípio da existência de pequenos filamentos de energia existente no universo que são parecidos com pequenas cordas vibrantes, com diferentes padrões e frequências distintas.

Este processo teoricamente é o responsável pela formação de planetas, inclusive a Terra. Ele é similar ao funcionamento das cordas de um violão e suas vibrações e sons que produzem diferentes formas de energia.

O que ela inova no âmbito da demonstração matemática é que o universo não é tridimensional, mas sim possui 10 dimensões espaciais e uma do tempo. A se comprovar esta teoria, partimos do princípio ao qual existem cerca de 7 dimensões espaciais que superam as 3 que conhecemos e ainda não conseguimos perceber.

Nós não pretendemos aqui debater as diferentes concepções da Física que estão em discussão. Contudo, o que afirmamos é que existem mais dimensões sujeitas a uma outra lógica entre o espaço-tempo, com grande possibilidade de existência de vida.

O conhecimento desta discussão é importante para nós. A inter-relação com a espiritualidade se dá para além de um universo com 3 dimensões. Por isso, reforçamos com vocês, caso tenham disponibilidade, assistam ao filme interestelar e vejam as questões que aqui discutimos. Mesmo não sendo um filme espírita, vocês poderão visualizar estes conceitos.

Ressaltamos que a Física, em seu estágio atual de investigações, não comprova ou mesmo discute a existência de vida em outras dimensões. Talvez, isso se comprove no futuro, mas até agora não. A Física discute a existência de múltiplas dimensões em um cenário microscópico que transcende a concepção de espaço-tempo que conhecemos.

Contudo, a espiritualidade nos diz que habita em um outro plano de existência, além das 3 dimensões que conhecemos e em outra faixa vibratória. Por isso, entramos em um padrão vibratório denominado como Alfa. Este é o motivo ao qual, quando realizamos nossos trabalhos, pedimos que façam uma oração e meditação para que consigam se interligar com os níveis vibratórios da espiritualidade, facilitando a conexão e todos os trabalhos da casa.

Quando nos relacionamos com a espiritualidade, temos que ter conhecimento sobre as formas de nos relacionarmos com a vida em dimensões diferentes às que conhecemos. Para isso, o estudo e leitura constantes são fundamentais para o trabalho.

A relação do tempo e o espaço entre os desencarnados é diferente dos encarnados. O tempo para os desencarnados é mais lento do que para os encarnados. Este é um dos motivos aos quais quando participamos de uma mesa de esclarecimento e acolhimento espiritual, vemos tanto ódio, desejo de vingança e ressentimento persistem durante tantos anos. Este conhecimento é fundamental para um dialogador entender o processo que está em curso quando em diálogo com um desencarnado.

Em alguns casos, centenas de anos para os encarnados representam meses para um desencarnado. Por isso, o ódio persiste em tanto tempo para nós, quando para eles pouco tempo se passou. O mesmo ocorre quando um desencarnado não tem consciência de que desencarnou. Isso é muito comum entre aqueles que passaram por um desencarne rápido, muitas vezes ocorrido em acidentes ou doenças terminais que se manifestaram em pouco tempo.

Certa vez, em uma das sessões de esclarecimento e ajuda a desencarnados, um irmão se manifestou pedindo que retirassem as pessoas que estavam perto dele. O seu nome era Ricardo.

#### Ricardo diz:

- Por favor, retire estas pessoas que estão perto de mim. Elas estão me incomodando.

O dialogador percebeu que o desespero foi batendo naquele irmão em sofrimento, e perguntou:

 Você consegue ver quem são estas pessoas? Vamos retirá-las de perto de você.

Ricardo começa a gritar.

- Retire estas pessoas de perto de mim, elas estão se aproximando! Por favor, me ajude! Elas estão caindo em cima de mim! Eu estou sufocando!

O dialogador promove passes magnéticos em conjunto com a espiritualidade e tenta acalmá-lo. Ricardo continua:

- Os meus pulmões estão queimando! Eu estou sufocando! Me ajude, eu não consigo ver ninguém em virtude da fumaça. Socorro, minha pele está queimando!

O médium que o recebia começa a ter taquicardia em virtude das impressões perispirituais passadas por aquele irmão em intenso sofrimento. O dialogador, em trabalho conjunto com a espiritualidade e todos os outros trabalhadores encarnados da casa, fala de forma enérgica:

- Ricardo, ouça apenas as minhas palavras! Nós vamos retirá-lo deste lugar! Confie em nós que em breve não estará mais neste local. Você consegue me ver?

Ricardo responde:

- Não, ouço apenas a sua voz. Tem muita fumaça aqui. Estou sufocando!

O dialogador continua e diz:

- Ricardo, estamos segurando a sua mão agora! Você consegue nos ver?

Ricardo responde de forma positiva e o dialogador continua.

- Preciso que siga as minhas palavras e acredite no que eu estou te dizendo. Olhe para mim! Observe, você não está mais dentro da boate.

Ricardo responde:

– A fumaça ainda me sufoca!

O dialogador continua:

- Olhe para mim, Ricardo. Veja, eu não estou sufocando. Confie em mim e vamos juntos usar a racionalidade. Veja, eu não estou sufocando e meu corpo não está queimado. Caso estivéssemos lá dentro, ambos estaríamos sufocando.

Ricardo leva um susto e se acalma como resultado daquela conversa em que todos cumpriram rigorosamente o seu papel. Ele começa a contar como se deu a natureza dos eventos naquela noite.

- Nós estávamos felizes dançando e curtindo a música. Ríamos e conversávamos alegremente. Aquela noite era muito especial. Havíamos esperado por muito tempo que chegasse.
- De repente, o fogo e a fumaça tomam conta do local. No início, começou lentamente e depois cresceu de forma considerável, tornando-se insuportável para todos nós.
- As pessoas se desesperam e começam a correr, tentando deixar o local. Umas começam a cair em cima das outras. Eu tive consciência que morri naquela noite, contudo, não consegui sair daquele local.
- Junto a mim, estavam muitos que foram libertados nesta noite com a ajuda vocês. Muito obrigado por nos tirarem de lá.

O dialogador se emociona, e o esclarece com forte intuição da espiritualidade.

- Ricardo, você foi um dos 242 seres humanos que desencarnaram na boate Kiss, no final de janeiro de 2013.

Quando o dialogador faz esta afirmação, Ricardo se põe a chorar de forma copiosa. O dialogador continua:

- Já se passaram quase dez anos do ocorrido. Nem todos que desencarnaram foram localizados. Alguns desencarnaram fora dali nos hospitais por danos graves nos seus pulmões. Outros não conseguiram sair do local. Um último grupo não foi reconhecido em virtude do nível de queimaduras dos seus corpos físicos.
- A fumaça que se desprendeu da espuma liberou toxinas similares a ácidos que findaram as suas vidas. As chamas que vieram sem seguida mataram os que ainda estavam vivos.
- Não tenho certeza disto agora. Talvez, vocês estavam entre aqueles irmãos que não localizados após o incêndio. Já se passaram quase dez anos do ocorrido.

Acredito que o desespero os levou loop de tempo, vivendo e revivendo a situação que desencarnaram.

Vocês estão mais calmos agora, Ricardo?Com a resposta positiva o dialogador continuou:

- Pedimos que confiem nos irmãos que estão a sua volta. Vocês serão tratados e com o tempo tudo será esclarecido. Que Jesus abençoe a todos vocês.

E os irmãos foram encaminhados para o hospital espiritual.

Dentro da definição de espaço-tempo que afirmamos, para eles os 10 anos passados significam horas. Em virtude da natureza e do horror do ocorrido, eles estavam com a vibração tão baixa, que não conseguiram ser salvos antes pela espiritualidade.

É por isso que devemos estudar e entender os fenômenos científicos que se apresentam junto ao espiritismo. O desconhecimento dos princípios de espaço-

tempo podem dificultar o atendimento dos necessitados em virtude da incompreensão de sua condição.

O que a espiritualidade recomenda é que as incorporações durem de 3 a 5 minutos, pois, caso o tempo ultrapasse esta escala, corre o risco do médium absorver as energias negativas oriundas do irmão em sofrimento. Este socorro durou mais de 20 minutos, exaurindo o médium que o recebeu. Contudo, neste caso especial, não havia outro jeito e a espiritualidade trabalhou com todo empenho no desfecho deste trabalho e a recuperação posterior do médium, promovendo a sua reenergização.

Devemos ter em mente que existem necessitados por todas as partes e o desafio está em nos prepararmos para conseguir ajudá-los. A confiança na espiritualidade e o trabalho conjunto de todos os trabalhadores sendo humildes em suas possíveis limitações em compreender os fenômenos que se apresentam, não se resguardando em pedir ajuda, são grandes desafios que se colocam a todas as casas espirituais. Que Jesus abençoe a todos vocês!



## Saudade e Obsessão

s processos reencarnatórios e as dívidas passadas são grandes questões que se colocam a todos os seres vivos. Não queremos construir leis gerais que reduzam a complexidade de vida a um desdobramento em particular. Falamos isso, pois nosso intuito não é formar fanáticos. O espiritismo não é o espaço do fanatismo e da simplificação das coisas da vida. Ele não deve formar trabalhadores que apenas reproduzam palavras e afirmações que não compreendem. Ele é como uma pedagogia do esclarecimento da vida em sua complexidade material e imaterial. Ele apresenta é um leque de possibilidades voltadas a explicar as possibilidades da vida na dinâmica da encarnação e da desencarnação.

As dúvidas que os irmãos venham a ter só podem ser resolvidas no trato direto com os mentores espirituais em atendimento. Em sua sabedoria, estes honrados trabalhadores têm condições de olhar para além desta dinâmica, inclusi-

ve compreendendo se vocês estão preparados para ouvir as respostas que os esperam.

Esta afirmação é muito importante. Duvidem daqueles que ofereçam respostas rápidas e mecânicas a situações vividas por vocês que são por eles desconhecidas. Nem sempre elas são ligadas mecanicamente a casos de obsessão espiritual. Por mais que eles existam, e são muitos, podem acreditar, estão presentes também as dificuldades oriundas da vida, cuja superação dependem do fortalecimento espiritual que uma casa espírita pode em muito ajudar.

As casas espíritas não são mágicas e resolvem todos os seus problemas, desconsiderando as suas ações ativas. A espiritualidade caminha com você, oferecendo inspiração e força que permitam superar as suas dificuldades. Contudo, ela não os resolve sozinha por vocês. Como disse uma vez Chico Xavier, caso o espiritismo se apresentasse como a única salvação, podem ter certeza que eu não estaria nele, pois ali só existiria a mistificação.

A dinâmica da encarnação e reencarnação é complexa e requer cuidados no seu trato. Delas podem vir influências do passado que nem sempre se dão a partir das relações de ódio e dívidas pretéritas.

Utilizarei aqui o exemplo das relações familiares. Afirmamos que dentro delas podem estar tanto as dívidas, como a compaixão e o amor. Existem casos que uma pessoa diz assim. Gosto mais dos meus amigos do que dos meus familiares. Os amigos eu escolho e os familiares vêm junto comigo. Não é difícil ouvir esta afirmação, especialmente entre aqueles que se aproximam da casa dos 60 anos, como este que aqui os fala em conjunto com muitos amigos espirituais.

Os filhos escolhem aqueles que gostariam de ter como pais. Em alguns casos, pela necessidade de recuperação de dívidas passadas, em outros, pela virtude da admiração. Contudo, nem sempre esta relação ocorre sem conflitos, se transformando, quando encarnados, em um grande processo de expiações que deverão ser superados por duras provas de convivência na vida terrena.

Em alguns casos, os pais carregam duros fardos de antipatia e inimizade de vidas passadas. A espiritualidade age para esse fim, apagando de suas memórias os traços que os distanciariam na vida presente. É por isso que vemos casais em que um não tem nada a ver com o outro.

Caso a espiritualidade não agisse desta forma, os dois jamais se aproximariam e o plano encarnatório de uma futura criança não teria êxito. Contudo, por mais que a espiritualidade tenha ajudado, nos traços genéticos dos envolvidos ainda estão adormecidos os elementos que os afastaram no passado. O que observamos é que de tempos em tempos, eles se manifestam, até para que a expiação gere uma prova que seja posta em execução.

Muitos casais e famílias sucumbem perante esta situação e outras não. Aquelas que sucumbem acabam por não suportar as situações que se apresentam e não tem estrutura para superá-las. Nesse caso, apenas pequenos avanços são dados, especialmente no forte laço que existe através da maternidade e a paternidade. Uma das ações propostas, dentre as muitas possíveis, é que aquelas pessoas

sejam afastadas e sigam novos caminhos com quem possam ter afinidade em futuras encarnações.

Por outro lado, os casos que dão certo são sublimes. A beleza de ver inimigos se tornarem amigos é salutar. É uma amizade que ocorrerá por toda a existência, transformando aqueles desafetos em irmãos regidos pelo amor e respeito que em muito trará alegria em seus corações.

Como lhes dissemos, as relações familiares são muito complexas. Temos usado o exemplo de uma família à qual os filhos crescem e seguem o seu destino. Alguns, em função do trabalho, vão morar em cidades e países diferentes. Eles criam um novo lar com desafios, limites e possibilidades no futuro.

O que acontece quando um dos lados não se conforma com esta situação e adoece. O que está distante fica triste e apreensivo. Em virtude do trabalho, não tem como voltar à cidade natal e perde a tranquilidade de sua vida presente em solidariedade ao parente enfermo.

Algo similar ocorre quando desencarnamos. Este processo nos coloca novos desafios no mundo espiritual. Estudos, trabalhos, atividades e aprendizagens passam a fazer parte do nosso cotidiano. Contudo, quando a família sofre e não aceita a partida do ente querido, começa a emitir energias negativas de sofrimento que chegam aos desencarnados.

Em alguns casos, tem um efeito tão negativo e nefasto ao desencarnado, que ele, pelo seu livre arbítrio, presente em todos os planos de existência, opta por voltar para junto dos seus parentes para ampará-los. Por mais que o desencarnado ame a sua família e imagina que a sua presença ali reduzirá o sofrimento de todos, isso não ocorre como o esperado.

O desencarnado estará com as energias desequilibradas e afetará todos os envolvidos. Em vez de ajudar, começara a trazer implicações negativas em todos os eventos que os familiares estiverem envolvidos. O desencarnado sofrerá por não conseguir ajudar seus entes queridos e os familiares sofrerão pela saudade e o aumento das dificuldades da vida.

Caso estejam vivendo situação similar, pedimos a vocês que entendam que a vida terrena constitui-se em uma missão com durabilidade definida, tendo começo e fim. Caso algum parente que tanto amam desencarne, devem entender que isto ocorreu porque sua missão chegou ao fim.

A contribuição proposta pelo espiritismo se deu para esse fim. O grande desafio está em entender a vida em uma dinâmica material e espiritual, de modo que a sensação de perda definitiva seja substituída por uma separação momentânea. Desejem que os parentes e amigos que tanto amam sigam o seu caminho. Façam uma oração para que sejam socorridos e que sejam felizes em uma nova vida repleta de conquistas e aprendizagens e bons convívios.

Lembrem-se sempre deles pelas coisas boas que fizeram e como os ajudaram a ser as pessoas boas que vocês são. O destino deles é o de todos nós. Vivemos em uma dinâmica da encarnação e reencarnação que interliga o passado e o presente como condição de vivermos um futuro repleto de vida e significados.

A encarnação começa por baixo e finda por cima, e não o contrário. Caso imaginemos o contrário, corremos o risco de perder os aprendizados que nos esperam. Lembrem-se meus queridos irmãos. Todo sofrimento que passamos tem data de validade. Da mesma forma que ele começa, ele também termina. Tenham fé e esperança que tudo dará certo para vocês.

Que Jesus os abençoe!



# O Espiritismo e o Sentido da Vida

esus caminhava com os seus apóstolos e, em uma região pobre, viu um cachorro morto em decomposição. Provavelmente, já morrera há muitos dias e as pessoas não tomavam a iniciativa de tirá-lo dali.

Os apóstolos olharam para Jesus e disseram.

- Como cheira mal este cachorro! Olhem como é horrível o cheiro podre que exala! Ninguém vai tirá-lo dali? Jesus olha para os apóstolos com um olhar amoroso e diz:
  - Olhem só como são lindos os dentes do cachorro.

Sorri, e continua a caminhada.

Com o desenrolar dos seus passos, pergunta aos apóstolos se eles entenderam o sentido do seu comentário. Os apóstolos ficam incrédulos. Não compreenderam nada do que Jesus lhes ensinara. Jesus olha novamente para eles e afirma que precisavam ter um outro olhar para a vida. Ele diz:

- O que quero que prestem a atenção são os diferentes olhares que podemos ter para a vida. Vocês viram apenas o lado negativo do cheiro do cachorro e Eu vi o lado positivo expresso na beleza dos seus dentes. Este foi o grande ensinamento. Ver as coisas boas e não se limitar entre as más.

Sabemos o quanto é difícil pensar assim. Dentro daquilo que conseguirem, tentem aprender com o que não está dando certo em sua vida, buscando causas e ações que lhes propiciem aprendizados que evitem situações similares no futuro.

O que vivemos é uma prova resultante das nossas expiações trazidas do passado. Pedimos serenidade e esforço para superá-las. Nós estamos aqui para ajudá-los e acreditamos nas suas forças de vontade e fé divina para a superação da situação difícil em questão.

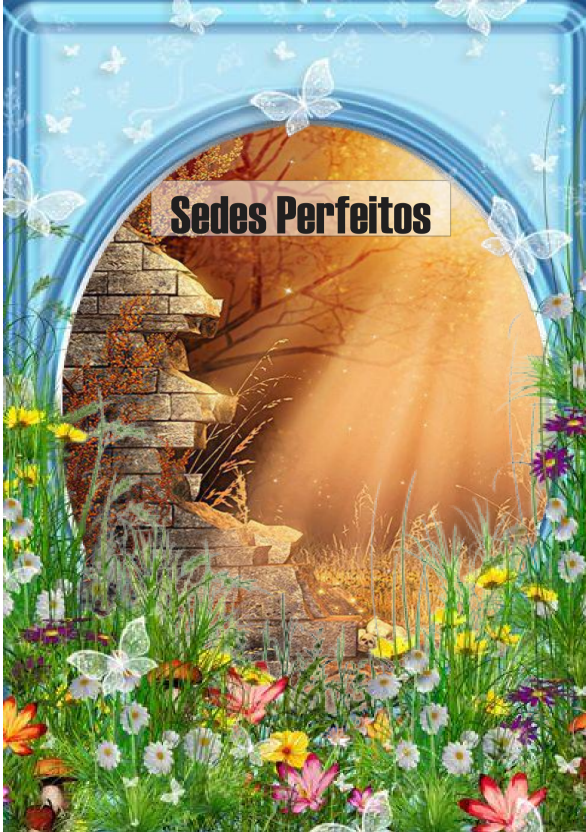
Todos os espíritos são imortais e tem condições de superar as adversidades da vida. Elas são difíceis sim e nós não as menosprezamos. O que sugerimos é a perseverança

como forma de semearmos uma corrente do bem para colhermos os seus resultados no futuro.

Todo temos dificuldades e suas medidas estão nas formas de expiação que carregamos do passado. Caso encontremos um irmão que passa por provas que para nós são irrelevantes, não os ridicularizemos. Sejamos benevolentes para com eles para que possamos tocar os seus corações e ajudá-los em suas necessidades.

Esta fase difícil que passam é uma oportunidade de crescimento espiritual. Sigamos juntos nos ajudando que, com certeza, todos venceremos. Nós não estamos sozinhos e tudo dará certo em nossas vidas.

Tenham fé e esperança meus irmão queridos.



# Sedes Perfeitos

Evangelho de Jesus é um grande exemplo para aqueles que querem seguir o caminho do bem. Na realidade, muitos o querem, mas não sabem o caminho e as formas de agir. O Sermão do Monte e suas bem-aventuranças demonstram estes caminhos. Disse Jesus:

Sede vós, pois, perfeitos, como é perfeito o vosso
 Pai, que está nos céus.

Os fundamentos do "sedes perfeitos" nos apontam os princípios para sermos verdadeiros espíritas. Ele está na aplicação prática do Evangelho.

A palavra perfeição deriva de perfeito que em grego era téleios. A maior parte dos escritos que temos de Jesus está na língua grega, e não no aramaico que era sua língua original. No grego, perfeito significa aquele que cumpre o seu papel e o seu propósito na vida. Este desafio se coloca a

todos aqueles que lutam para seguir os ensinamentos de Jesus.

Essas afirmações expressam os grandes objetivos que devem guiar todas as religiões. Elas devem atuar para além do intuito de cooptar pessoas aos seus princípios, mas sim, agir para transformar os seus corações, interferindo para que todas elas se transformem em pessoas do bem.

É por isso que a luta pela construção de seres humanos do bem é o grande objetivo. É o princípio da parábola do semeador. O fruto de uma árvore começa de uma semente que tem potencial de frutificar toda a humanidade. A semente só está pronta, quando a árvore está totalmente desenvolvida. Na maior parte dos casos, ela sempre vem de cima, e nunca de baixo.

As sementes podem ser jogadas em qualquer terreno, levadas pelo vento e a vontade. Contudo, de acordo com o terreno que é plantada, está a qualidade da árvore que será gerada no futuro. Jesus comparou o ser humano com uma

árvore. Dependendo de sua edificação, está a qualidade dos frutos e das sementes que virão no futuro.

Talvez seja este o principal princípio que norteou a codificação do espiritismo. O sentido dado por Kardec ao princípio do "sedes perfeitos" é que todos devemos ser seres humanos do bem.

Um longo embate está presente na transição planetária, em que os princípios do bem são postos em xeque por aqueles que não o conhecem. O que está em jogo é um ataque direto a todos os fundamentos do bem. É por isso que é comum ouvirmos dizer que a bondade é uma tolice e que os fortes e espertos se dão bem porque são egoístas e pensam apenas em si mesmos. É comum vermos também o incentivo à vingança e ao ódio.

A transição planetária incentiva estes fundamentos e os aperfeiçoam. A ideia é desqualificar o discurso do bem, desestruturando os seus princípios. O individualismo ingênuo é utilizado como estratégia para este fim. A verdade não existe e não devemos ser bons, pois a sociedade é cruel com os fracos

e com aqueles que não conseguem construir o seu caminho. Nesta concepção, tudo é relativo e nada pode driblar a individualidade.

Estas concepções acabam por proporcionar a ruína de muitas pessoas, cuja individualidade consolida a sua solidão. Os dizeres de hoje afirmam que as pessoas podem fazer o que quiserem, pois não existem consequências.

Este processo coloca grandes desafios para todos os espíritas. Para a transformação dos seres humanos em sujeitos do bem, temos o desafio de recuperar os pilares que se constroem em fundamentos do bem.

As primeiras sociedades espíritas de Paris eram frequentadas por católicos, protestantes judeus, muçulmanos, entre outros. Contudo, eles continuavam a frequentar os seus templos, sendo denominados por Kardec como Católicos Espíritas, protestantes espíritas, judeus espíritas, muçulmanos espiritas, entre outros. Independente de suas religiões, eles acreditavam na reencarnação, imortalidade, etc.

Esta afirmação nos coloca fundamentos para entendermos os princípios dos homens do bem. Em outras palavras, o homem do bem não é preconceituoso, pois veem todos como irmãos. Jesus quer que vejamos os outros como próximos e não como estranhos.

Quando estudamos os fundamentos do Evangelho de Jesus, partimos do princípio que suas palavras não devem ser interpretadas ao pé da letra. Jesus fala de uma perfeição relativa dos seres humanos, pois não conseguimos ser perfeitos como Deus.

A essência da perfeição é a caridade. A perfeição moral é a essência da prática da caridade, estando incluso o amor aos inimigos, pois eles, em alguns casos, nos mostram as nossas imperfeições. Não temos como defender o espiritismo se nele faltar a caridade. A caridade é a negação do orgulho e do egoismo.

O egoísmo é o excesso de amor-próprio, quando pensamos apenas em nós mesmos, não sobrando espaço para mais ninguém. O orgulho se dá quando temos tanta autoestima que todos são ruins, menos nós. Quando agimos assim, perdemos a oportunidade de aprender com os outros. O orgulho ocorre independente da condição social dos seres humanos.

A pergunta que fazemos a nós mesmos é a seguinte. Como uma sociedade sobrevive se pensamos apenas em nós mesmos? O resultado está no que vemos ao nosso lado, pois o caos que vivemos é o desdobramento do egoísmo e do orgulho desenfreado. O mundo deveria se sustentar a partir daqueles que praticam a benevolência, indulgência, o perdão e abnegação.

A indulgência nos coloca grandes desafios. Temos que aceitar que somos imperfeitos perante Deus e temos inúmeras limitações e defeitos. Muitas vezes dizemos a nós mesmos que devemos aprender a perdoar os próximos. Contudo, poucas vezes nos perguntamos se devemos ser perdoados pelos próximos.

O risco que corremos é mergulhar na ilusão de que somos perfeitos, partindo do princípio que nunca erramos e sempre estamos certos. Todos erram conosco, mas nunca erramos com eles. Será que nunca erramos a ponto de nunca pensarmos se merecemos ou não ser perdoados? Este é o desafio. A busca do equilíbrio está em sabermos quando estamos certos ou errados. Para isso, devemos deixar o orgulho e a vaidade ao lado.

Emmanuel afirma que todos nós temos uma herança divina. O tempo é como uma esponja que suga as nossas imperfeições, permitindo que continuemos a nossa caminhada de aprendizados. Nós não encarnamos para sofrer, mas sim para aprender e com isso nos purificar.

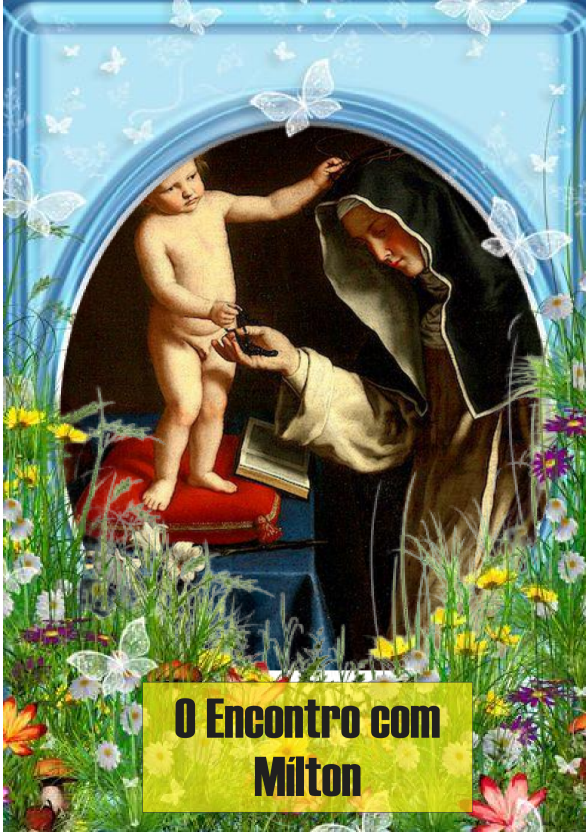
Todos objetivamos a comunhão com Deus, como um rio que busca o mar. Ele sempre buscará este objetivo, seja o percurso mais curto ou longo, acidentado ou não. O rio recebe afluentes em seu caminho, que para nós, simples e complexos seres humanos, são os conhecimentos que a vida nos proporciona que nos permitem crescer, até que sejamos titãs quando chegamos ao mar e nos somamos a sua grandeza e prosperidade.

Mas, o que fazemos com esses conhecimentos. Eles devem nos tornar sábios, sendo usados para o bem da humanidade e de nós mesmos. Quando tiramos lições refletindo em tudo o que nos acontece, os conhecimentos, que são os afluentes que permeiam as nossas vidas, se transformam na sabedoria que para sempre nos acompanhará.

O espiritismo nos deixa uma grande mensagem. A vida não cessa com a morte espiritual, pois sempre estamos vivos, independente de estarmos ou encarnados. É por isso que o suicídio, medo, pânico e a perda do objetivo da vida constituem-se nos desvios propostos pelas forças trevosas que agem neste período de transição planetária. A morte consiste em um jogo obscuro das ilusões, pois o corpo morre, mas a vida não termina.

Roguemos a Deus que sejamos mil vezes mais fortes do que nossas espiações e provas.

Que Jesus abençoe a todos nós.



## O Encontro com Mílton

Oje lhes contarei uma história verídica sobre situações que ocorrem em nossa vida às quais não esperamos. A espiritualidade trabalha de forma constante, colocando desafios que nos apontam a possibilidade de colocarmos em prática tudo aquilo que aprendemos.

Uma casa espiritual na cidade de Uberlândia, interior do estado de Minas Gerais, Brasil, se preparava para o início dos seus trabalhos na terça-feira. Por orientação do seu diretor espiritual, Doutor Luiz Américo, uma escola evangélica iniciaria as suas atividades naquela noite, cujo nome provisório é "Escola dos Evangelizadores de Jesus".

Aquela seria a primeira palestra, versando sobre o tema da ansiedade e a depressão. A sala de reuniões estava lotada e a expectativa dos consulentes era elevada. Contudo, o carro que trazia a palestrante pegara o caminho errado e demoraria um pouco mais do esperado para chegar.

Todos os trabalhadores daquela casa usavam roupas brancas. Ali desenvolviam trabalhos de Apometria, passes magnéticos, palestras, estudos, conversas fraternas e acolhimento de irmãos desencarnados em sofrimento.

Um dos trabalhadores responsáveis pela referida escola, conversando por rede digital com a palestrante, envia mensagem dizendo que a esperaria fora da casa para acelerar a sua entrada e início da palestra. Enquanto isso, um outro trabalhador inicia o diálogo com as dezenas de consulentes que ali estavam.

O primeiro percebe que uma pessoa com uma roupa branca atravessa a rua apressado e caminha em sua direção. A rua tinha pouca iluminação impedindo a visualização do seu rosto. No início, imagina que era um trabalhador da casa que chegara próximo ao horário do início dos trabalhos. Contudo, quando se aproxima, percebe que era um morador de rua. Ele carregava uma panela de ferro, um prato e um talher. No interior da panela havia uma refeição.

#### O morador de rua diz:

– Boa noite, eu sou um ex-militar do Exército. Eu fui um sargento.

Em seguida ele bate continência e sorri meio sem jeito. O trabalhador percebe que ele tinha sinais de ser um alcoólatra, sem, contudo, estar embriagado. Ele sorri para o morador e responde:

- Boa noite! Como posso ajudá-lo? Você está perdido?

#### O morador diz:

- Eu durmo no cemitério aqui ao lado. Fico em cima dos túmulos e me escondo embaixo das árvores quando chove. Você pode me ajudar a comer?

A casa espiritual fica próxima a um grande cemitério na cidade de Uberlândia. O trabalhador olha para a comida que está dentro da panela, percebe que ele não consegue segurá-la e responde:

- Eu vou te ajudar. Percebo que você está com dificuldade de segurar a panela. Você quer que eu coloque a comida na sua boca ou apenas segure a panela?

Os olhos do morador de rua se enchem de lágrimas. Quando o trabalhador o ajuda a se alimentar, ele diz:

- Pedi para você me ajudar, por que não sou um cachorro e não quero comer no chão! Quem come no chão é um cachorro e eu não sou um! Eu não consigo segurar a panela, pois ela é muito pesada.

O trabalhador se emociona e constata a situação debilitada do morador e diz:

- Não meu irmão, você não é um cachorro, mas sim um ser humano que deve ser respeitado e amado como qualquer outro. Não faça esta comparação. Nós estamos aqui para ajudá-lo.

O morador de rua começa e chorar e fica cada vez mais emocionado. Ele olha para o trabalhador e diz:

- Eu servi o exército no Rio de Janeiro. Lá frequentei um Centro Umbanda. Eu era o responsável por tocar o atabaque no início das reuniões.

#### O trabalhador pergunta:

- Que legal! Você se lembra qual é o nome do Centro que frequentou?

Ele pensa e faz sinal que não se lembra. De repente, o seu corpo estremesse, como se recebesse um choque, e diz:

- O nome do Centro no Rio de Janeiro é Luz Divina.

Existem centros no Brasil, especialmente em São Paulo, capital e em Bauru que se chamam Luz Divina. Não sei dizer a vocês se tem uma casa com este nome na cidade do Rio de Janeiro. Contudo, o nome Luz Divina foi significativo naquele momento. Este é o nome da mentora da esposa do trabalhador, uma madre, dotada de grande sabedoria, vinculada à Egrégora das Madres do Sagrado Coração de Jesus. A sua benevolência é cativante e ela representa dezenas de madres que participam e trabalham em conjunto com as crianças em trabalhos de atendimento e cura espiritual.

Naquele momento, o local escuro em que conversavam se ilumina em flashes de luz. Dezenas de madres somadas à egrégora das crianças, coordenada pelo menino Tarcísio, mentor daquele trabalhador, se apresentam de forma simultânea. O trabalhador percebe que era uma mensagem transmitida por aqueles trabalhadores espirituais para que ajudasse e acolhesse aquele morador de rua da melhor forma possível.

Ele se emociona e abraça o morador de rua, sendo correspondido. Aquele foi um abraço coletivo. Dezenas de madres e crianças o abraçam simultaneamente, irradiando luzes azuis e amarelas por todos os lados.

O morador de rua diz com os olhos cheios de lágrimas:

- Eu sou portador do vírus da Aids. Tive dengue recentemente. Me sinto perdido. Não lembro ao certo quem são os meus familiares. A pouco tempo, estive em uma casa para pessoas portadores do vírus HIV do outro lado da cidade de Uberlândia. Contudo, saí de lá, pois ela era muita rígida quanto às normas e eu não me adaptei.

Ele novamente abraça o trabalhador, sendo correspondido, e pergunta.

- A casa de vocês é umbandista?

#### O trabalhador responde:

- Não. Ela é uma casa espiritualista que recebe pessoas de diferentes religiões. Para nós, hoje é um dia muito especial, pois será inaugurada uma escola evangélica que auxiliará muitos encarnados e desencarnados. Você gostaria de ouvir a palestra que será ministrada?

#### O morador responde:

- Gostaria, mas estou muito sujo e posso incomodar as pessoas que estão lá dentro. Eu estou cheirando mal e minha roupa está suja.

### O trabalhador responde:

- Você é muito bem-vindo aqui. Caso queira assistir a palestra, eu o encaminharei para o lugar devido junto a todos os outros consulentes. A casa espiritual é para todos os

necessitados, independente de sua condição econômica e social.

O trabalhador olha para o morador de rua e pergunta:

- Qual é o seu nome?

Ele responde:

- O meu nome é Mílton.

O trabalhador o encaminha para um assento. Ele assiste em silêncio a palestra ministrada com brilhantismo pela palestrante, cujo nome é Marta. Ela é uma filósofa clínica, estudiosa do tema, que realiza atendimentos a dezenas de encarnados. Uma pessoa dotada de acentuada benevolência, cujas palavras tocam os corações de quem as ouvem.

O tema envolve os sentimentos e percepções de muitos encarnados e desencarnados que ali estavam, remetendo-os a experiências recentes e passadas. Entre os desencarnados, estão centenas de irmãos em sofrimento

que ouvem atentamente todas as explicações que são oferecidas.

Da mesma forma, egrégoras como os médicos, pretos e pretas velhas, madres, crianças, baianos, caboclos, entre tantas outras. Os Irmãos Guardiões realizam o trabalho de proteção da casa com todo amor e competência. Muitos se emocionam com as informações e discussões ali realizadas, fazendo perguntas e intuindo a palestrante em suas respostas.

Quando a palestra termina, Mílton se aproxima daquele trabalhador e o abraça novamente.

Com o olhar fixo, afirma:

- Eu li alguns livros de Allan Kardec. O Evangelho segundo o Espiritismo, o Livro dos Médiuns, o Livro dos Espíritos, as Obras Póstumas, o Céu e o Inferno e a Gênese. Li também muitos romances espíritas que contam experiências neste e em outros planos.

Os seus olhos se acendem e ele pergunta ao trabalhador:

- Preciso que seja sincero comigo! Você vai ser sincero comigo?

#### O trabalhador responde:

- Sim Mílton, eu não minto para as pessoas, pois isso fere um código especial de conduta que sigo em uma outra instituição que participo.
- O trabalhador pensa consigo mesmo que o Grande Arquiteto do Universo ilumine os caminhos daquele morador de rua e Mílton continua:
- Eu posso acreditar no que está escrito nas obras de Allan Kardec e nos romances espíritas que eu li? Meus dias futuros serão melhores que os de hoje? A vida não termina com a morte? Eu terei a oportunidade de começar novamente?

### O trabalhador olha para ele e responde:

Sim, Mílton, você pode acreditar! As obras de
 Allan Kardec e muitos dos romances espíritas publicados são
 sérios. Eles guiam a vida de muitas pessoas, sejam elas

encarnadas ou desencarnadas, lhes dando respostas e esperança.

Os olhos de Mílton se iluminam, acendendo como um fogo selvagem. Aquela foi a sensação, dada a sua profundidade, muito difícil de descrever em tão poucas palavras. Mílton abraça novamente o trabalhador e se prepara para partir. O trabalhador pergunta:

- Você não vai levar a sua panela e o seu prato?Ele responde:
- Não! Depois de tudo o que vi aqui, eles pouco me importam. Conseguirei outros com o tempo.

O trabalhador lhe dá um dinheiro para que pudesse se alimentar, mesmo imaginando que o uso poderia ser outro. Contudo, isso pouco importava naquele momento. O trabalhador diz:

Eu quero que volte aqui na casa na próxima sema na. Você precisa voltar para a casa dos portadores do HIV.
 Ali, receberá cuidados especiais, medicações e alimentação

que é fundamental para a sua saúde e sobrevivência. Não é necessário que durma sobre os túmulos do cemitério.

Mílton ouve em silêncio e desaparece da mesma forma como veio. O trabalhador fica a pensar. Quando ele foi abraçado pela última vez? Será que ele voltará? A sua intuição lhe disse naquele momento que não. Contudo, não controlamos o futuro.

Como aquele trabalhador se sentiria consigo mesmo se não houvesse tratado o morador de rua com respeito, visto que era um dos palestrantes da casa e responsável pela criação da recente escola. Benevolência, sem compreensão do seu sentido é palavra morta. Como defender a bondade sem conseguir ser bom para o próximo. Quanto nos custa uma palavra de incentivo e um abraço. Quantos desencarnados estavam junto com o Mílton naquele encontro?

Estas e outras questões ficaram na lembrança daquele simples trabalhador. Aquela experiência permitiu que ele percebesse o Evangelho do Cristo como um manual de ação evangélica prática.

A junção da teoria e da prática é o caminho para o crescimento espiritual da humanidade.

Que Jesus abençoe a todos vocês!

Este conjunto de palestras espíritas versa sobre o sentido da vida e da morte e o significado de nossas escolhas

