
9 

 

COLONIALIDADE DE GÊNERO, VIOLÊNCIA 

SIMBÓLICA E SUBCIDADANIA LGBTQIAPN+: 

UMA LEITURA CRÍTICA PARA USO DOS 

SISTEMAS DE JUSTIÇA BRASILEIROS 

 

Tiago de Oliveira Quingosta de Sousa 

Marcus André de Souza Cardoso da Silva 

 

 

1. INTRODUÇÃO 

 

Cidadãos LGBTQIAPN+1 seguem enfrentando exclusão, em 

que pese todo o progresso dos direitos humanos. A efetividade desses 

direitos continua a ser limitada por heranças coloniais, patriarcais e 

cisheteronormativas, as quais persistem nos sistemas de justiça 

brasileiros. Nesse cenário, a noção de colonialidade de gênero, baseada 

na colonialidade de poder, permite compreender como o projeto 

moderno/colonial impôs hierarquias sexuais e de gênero violentas 

sobre os corpos dissidentes, enquanto o conceito de violência simbólica 

traz à luz os mecanismos vaporosos pelos quais o direito reitera a 

norma e ignora a diferença, declarando-se neutro. 

No Brasil, essa lógica se expressa na subcidadania estrutural 

vivida por pessoas LGBTQIAPN+, isto é, uma cidadania desigual. O 

Direito frequentemente age como dispositivo de controle social e 

reforça desigualdades históricas e subjetividades dominantes sem 

adotar uma leitura crítica que permita imaginar práticas jurídicas mais 

sensíveis às lutas populares e dissidentes. Em que pese o discurso 

jurídico e social sobre igualdade e não discriminação, ainda reproduz 

hierarquias de gênero e sexualidade baseadas na colonialidade do poder. 

 
1 Acrônimo que se refere a lésbicas, gays, bissexuais, transexuais, queer, intersexo, assexuais, 
pansexuais e diversas outras identidades de gênero e orientações sexuais. Para mais informações 
consultar o Glossário da Diversidade elaborado pela Secretaria de Ações Afirmativas e 
Diversidades (SAAD)/UFSC e Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC), disponível em 
https://saad.paginas.ufsc.br/files/2017/10/Glossario_versaointerativa.pdf. 



10 

 

Já a heteronormatividade, a cisnormatividade e a invisibilização das 

identidades LGBTQIAPN+ são dispositivos de poder historicamente 

constituídos que atuam no Direito, nas instituições e nas subjetividades. 

Cabe indagar, assim, como colonialidade e ordem heteronormativa, 

perfazem dispositivos de poder na construção jurídica e social da 

sexualidade e como perpetuam hierarquias e exclusões de ordem 

simbólica? 

Esta pesquisa objetiva investigar como a colonialidade de 

gênero sustenta dispositivos de controle da sexualidade no mundo 

moderno, discutindo de que forma essas estruturas se reproduzem por 

meio do Direito que atua por meio de uma violência simbólica e da 

lógica da subcidadania e pode contribuir para a marginalização e 

invisibilização de corpos LGBTQIAPN+. Ademais, utiliza por base a 

abordagem qualitativa, crítico-hermenêutica, de pesquisa 

interdisciplinar e análise bibliográfica e documental, mormente dos 

estudos das obras de Quijano, Lugones, Bourdieu, Jessé Souza, Segato, 

Honneth, Collins & Bilge, bem como de documentos normativos 

nacionais/internacionais sobre igualdade de gênero e diversidade 

sexual. 

Enquanto a colonialidade atinge a estrutura atual da sociedade 

e do Direito, o controle da sexualidade e do gênero pode ser utilizado 

como estratégia política. Como campo de poder, o Direito exerce 

violência simbólica e reproduz exclusões, apoiado pela noção de 

subcidadania LGBTQIAPN+, sendo resultado da interseção entre 

dispositivos coloniais e mecanismos simbólicos. Toda essa articulação 

reforça desigualdades morais e jurídicas, e produz barreiras materiais e 

simbólicas ao pleno exercício de direitos, conforme será abordado 

nesta pesquisa. 

 

2. O LEGADO DA COLONIALIDADE E A SEXUALIDADE 

COMO DISPOSITIVO DE PODER 

 

A noção de colonialidade de gênero advém da de colonialidade 

do poder, proposta por Quijano (2009), é essencial para compreender 



11 

 

como a sexualidade foi tratada no Ocidente moderno como parte de 

uma lógica hierárquica. A heterossexualidade obrigatória, a 

cisnormatividade2 e a exclusão de corpos dissidentes, como os das 

pessoas LGBTQIAPN+, são produtos/heranças de uma classificação 

social colonial que organiza o mundo em termos de controle e 

dominação. A Colonialidade do poder é um padrão de poder nascido 

com a colonização das Américas, e permanece até a atualidade, mesmo 

com a derrocada do colonialismo formal. Com a dominação baseada 

na raça, no trabalho, no gênero, na sexualidade e no conhecimento, 

organiza o mundo em hierarquias, sendo a raça o principal critério para 

classificar os seres humanos, servindo para legitimar a dominação e a 

exploração. De estrutura de poder global eurocentrada, perpetua-se por 

meio da classificação social racializada; da exploração do trabalho 

(divisão capitalista mundial do trabalho); do controle dos corpos e das 

sexualidades; do monopólio do conhecimento (epistemologia 

eurocêntrica) e da imposição cultural e linguística (Quijano, 2009). 

Para Quijano (2009), as regras sobre gênero sofreram 

demasiada influência do poder colonial. Homens brancos tinham 

liberdade sexual, enquanto mulheres racializadas eram exploradas. Na 

Europa, a prostituição sustentava a ideia de família tradicional, já as 

famílias de pessoas não brancas eram destruídas, especialmente entre 

os escravizados, vejamos: 

 

IV. Colonialidade das Relações de Gênero 

As relações entre os ‘gêneros’ foram também ordenadas em 

torno da colonialidade do poder. 

Em todo o mundo colonial, as normas e os padrões formal-

ideais de comportamento sexual dos gêneros e, 

consequentemente, os padrões de organização familiar dos 

‘europeus’ estão diretamente assentes na classificação ‘racial’: a 

liberdade sexual dos homens e a fidelidade das mulheres foi, em 

 
2 Cisnormatividade é um conceito que representa a suposição de que todas as pessoas se 
identificam com o gênero que lhes foi atribuído ao nascer. 



12 

 

todo o mundo eurocentrado, a contrapartida do ‘livre’ – ou seja, 

não pago como na prostituição, a mais antiga na história – 

acesso sexual dos homens ‘brancos’ às mulheres ‘negras’ e 

‘índias’, na América, ‘negras’, em África, e de outras ‘cores’ no 

resto do mundo submetido. 

[...] 

A característica hipocrisia subjacente às normas e valores 

formal-ideais da família burguesa não é, desde então, alheia à 

colonialidade do poder (Quijano, 2009, 110-111, grifos do autor; 

grifos nossos). 

Lugones (2014) amplia essa análise ao tratar da colonialidade de 

gênero e aponta como o sistema moderno/colonial impõe uma ordem 

de gênero binária, hierárquica e opressiva, que invisibiliza e subordina 

as formas de organização de gênero das populações colonizadas. Dessa 

forma, a colonialidade de gênero opera junto à colonialidade do poder, 

mantendo a estrutura global de dominação que desumaniza corpos 

racializados e dissidentes de gênero e sexualidade. A colonialidade, ao 

estar entranhada nas instituições, nas práticas sociais e nos saberes 

hegemônicos, da maneira que asseverou Quijano (2009), todavia, em 

que pese sua extensão, é necessário conceber o alcance do sistema de 

gênero do capitalismo eurocêntrico global e entender até que ponto o 

conceito reduzido de gênero à função de controle do sexo, seus 

recursos e produtos, constitui a dominação de gênero (Lugones, 2014). 

O longo processo da colonialidade começa subjetiva e 

intersubjetivamente em um encontro tenso que tanto constitui a 

normatividade capitalista, moderna colonial, quanto não se rende a ela 

e de forma diferente da colonização, a colonialidade do gênero subsiste 

na intersecção de gênero/classe/raça como construtos centrais do 

sistema de poder capitalista mundial (Lugones, 2014). Nesse cenário, o 

estudo da interseccionalidade permite explicar como categorias de raça, 

classe, gênero, idade, estatuto de cidadania e outras posicionam as 

pessoas de maneira diferente no mundo, sendo que alguns grupos são 

especialmente vulneráveis às mudanças na economia global e outros se 



13 

 

beneficiam desproporcionalmente delas (Collins e Bilge, 2020; 

Crenshaw, 2025). 

O processo de colonialidade, além da afetação subjetiva, tem a 

corporalidade como nível decisivo das relações de poder, eis que é ele 

que sofre diretamente a exploração, a repressão e a desigualdade. Ao se 

desagregar o conceito de corpo do dualismo eurocêntrico, é possível 

tirar o véu da naturalização das opressões sociais. Na pobreza, no 

trabalho, na punição e na luta política, é sempre o corpo o alvo, 

igualmente nas opressões de gênero e raça. Assim, o corpo é território 

onde o poder atua de forma mais concreta e violenta (Quijano, 2009), 

o campo de forças de uma hierarquia que naturaliza a desigualdade 

(Souza, 2023). É a corporalidade que nos faz pensar e repensar nas vias 

específicas para a libertação das pessoas, individualmente e em 

sociedade, de todo o poder e somente com a socialização radical do 

poder e devolução aos próprios indivíduos, de modo direto e imediato, 

do controle das instâncias básicas da sua existência social: trabalho, 

sexo, subjetividade e autoridade, pode-se assegurar referida libertação 

(Quijano, 2009). 

 

3. O DIREITO COMO VIOLÊNCIA SIMBÓLICA: A CRÍTICA 

DE BOURDIEU 

 

Bourdieu (1989) atenta que existe um universo social 

relativamente independente em relação às demandas externas, e no 

interior desse mesmo universo produz-se e exerce-se a autoridade 

jurídica, forma por excelência de violência simbólica legítima do 

Estado. Por violência simbólica se entende uma forma de violência 

“invisível”, adotada por meios simbólicos de comunicação e 

conhecimento, com vínculo de submissão que resulta de uma 

dominação, da qual o dominado é cúmplice, após naturalizar a realidade 

que se apresenta. O autor vê, por exemplo, na dominação masculina, 

uma violência simbólica, suave, insensível e invisível às suas próprias 

vítimas (Bourdieu, 2003). 



14 

 

Isso quer dizer que o campo jurídico — espaço social 

relativamente autônomo, com regras próprias e agentes que disputam 

posições e monopólio de dizer o Direito, e em que se situam juízes, 

advogados, promotores, professores de Direito etc. (Bourdieu, 1989) 

—é, sobremaneira, um campo discursivo e, por isso mesmo, a luta pelo 

Direito, tanto no sentido da elaboração das leis quanto no sentido de 

efetivar o status de existência das leis já formuladas, é, por um lado, a 

luta pela nomeação, pela consagração jurídica dos nomes da aflição 

humana, pela exaltação jurídica dos nomes que já estão em uso e, por 

outro lado, a luta por publicizar e colocar em uso, no discurso das 

pessoas, as palavras da lei (Segato, 2016). 

O campo judicial seria um subcampo do campo jurídico, como 

instituição de um monopólio de profissionais que dominam a produção 

e comercialização de serviços jurídicos, em virtude de competência ou 

poder específico para constituição do objeto jurídico-judicial, isto é, 

para transformar uma realidade social em realidade jurídico-judicial; é 

tido como o espaço social organizado em um campo no qual se 

transforma um conflito entre partes diretamente interessadas em um 

debate juridicamente regrado entre profissionais que atuam por 

procuração e têm em comum conhecer e reconhecer as leis 

corporificadas ou não do campo (Bourdieu, 1989). 

A lógica de funcionamento do trabalho e a divisão do trabalho 

jurídico no interior do campo expressa-se na retórica da autonomia, da 

neutralidade e da universalidade, que possibilita que o interesse em 

disputa se substancie em termos de um interesse geral, fruto do poder 

agregado daqueles setores suficientemente influentes para definir 

problemas, constituí-los e impor suas próprias soluções (Bourdieu, 

1989). 

Nesse âmbito, a ciência jurídica, conforme Bourdieu (1989), 

precisa revisar seu habitus e seu linguajar rebuscado e hermético. Por 

habitus temos o conjunto de disposições duráveis e incorporadas que 

orientam o modo de pensar, agir e perceber o mundo, que molda 

mesmo como se interpretam leis, constroem-se argumentos e 

posicionam-se indivíduos nas regras implícitas de um campo; é 



15 

 

estrutura estruturada de divisão em classes lógicas de organização da 

percepção do mundo social. Já o linguajar rebuscado é uma linguagem 

jurídica difícil, técnica, criadora de um hermetismo, uma verdadeira 

barreira de acesso ao conhecimento jurídico, o qual reforça a autoridade 

simbólica e determina que somente quem domina a linguagem pode 

dizer o Direito; é meio pelo qual os juristas mantêm o monopólio da 

interpretação legítima da norma. 

As próprias estruturas históricas são motivadoras do que 

Bourdieu chamou de “des-historicização” e manutenção da divisão 

sexual, o habitus sexuado, que se constitui a partir das “aparências 

biológicas e da biologização do social, exercidos sobre os corpos e as 

mentes” (Bourdieu, 2003) vistas no corpo que naturalizam o gênero 

desconsiderando diferenças construídas social e historicamente. No 

contexto dos grupos minorizados, como os grupos LGBTQIAPN+, 

diante da desvalorização social e da dimensão simbólica da 

desigualdade (Souza, 2006), a violência simbólica (Bourdieu, 1989) 

atesta a discriminação, estigmatização e invisibilização a que estão 

submetidos. 

[...] a forma particular de dominação simbólica de que são 

vítimas os homossexuais, marcados por um estigma que, à 

diferença da cor da pele ou da feminilidade, pode ser ocultado 

(ou exibido), impõe-se mediante atos coletivos de categorização 

que dão margem a diferenças significativas, negativamente 

marcadas, e com isso a grupos ou categorias sociais 

estigmatizadas. Como em certos tipos de racismo, ela assume, 

no caso, a forma de uma negação da sua existência pública, 

visível. A opressão como forma de "invisibilização" traduz uma 

recusa à existência legítima, pública, isto é, conhecida e 

reconhecida, sobretudo pelo Direito, e por uma estigmatização 

que só aparece de forma realmente declarada quando o 

movimento reivindica a visibilidade. Alega-se, então, 

explicitamente, a "discrição" ou a dissimulação que ele é 

ordinariamente obrigado a se impor (Bourdieu, 2002, p. 143).  

Bourdieu pode ser classificado como antiformalista, haja vista 

que considera em sua teoria aspectos sociais e históricos do Direito e 



16 

 

também considerações sociológicas dos interesses vinculados à 

interpretação jurídica; seu método não tem como intuito depreciar o 

Direito, mas sim permitir a  crítica da violência simbólica da atividade 

formalizadora do campo jurídico, para que se tome consciência das 

possibilidades de submeter essa mesma violência às suas exigências de 

formalização, permitindo assim a afirmação da legalidade como 

fundamento da democracia e contrapeso de poder, ou seja, trata-se de 

um formalismo em homenagem à virtude, postura metodológica, não 

política, ao visar à compreensão e não à aposta no e sobre o Direito e 

o Estado (Azevedo, 2025). 

 

4. SUBCIDADANIA E EXCLUSÃO JURÍDICA 

 

A obra de Jessé Souza permite levar a reflexão sobre dominação 

para o campo da cidadania brasileira, passando pela definição do que é 

subcidadania, uma espécie de hierarquia moral e social que naturaliza a 

inferiorização de certos grupos, mesmo quando suas necessidades são 

legitimadas pelo Direito; uma exclusão social não cingida à pobreza 

material, a qual implica em um tratamento desigual diante das 

instituições públicas. Diante da exclusão naturalizada e 

institucionalizada, os indivíduos são considerados indignos de atenção, 

cuidado e direitos, principalmente quando perpassados por marcadores 

de subalternidade como classe e raça (Souza, 2023), sofrendo também 

com os limites estruturais de representação e escuta que impedem o 

subalterno de manifestar-se em seus próprios termos (Spivak, 2010). 

A história do contrato social marca o início da construção 

política moderna, juntamente com os princípios universais como 

igualdade, liberdade e fraternidade, gerados no início do Iluminismo e 

cujo fundamento é a razão patriarcal, racista e classista, porém muitos 

grupos subordinados por raça, classe ou sexo não são iguais perante a 

lei, porque a igualdade formal descrita na Constituição do ponto de 

vista filosófico é uma coisa, e a igualdade socioeconômica é outra, por 

exemplo (Curiel, 2013). No caso de países periféricos como o Brasil, a 

naturalização das desigualdades sociais e a consequente produção de 



17 

 

subcidadãos resulta de um processo de modernização iniciado no 

século XIX, e não da ausência da modernidade. Por conseguinte, a 

desigualdade e sua naturalização podem ser relacionadas à eficácia dos 

valores e instituições modernas que seguem um modelo estabelecido 

de fora para dentro, “como prática institucional” pura (Souza, 2006). 

O que Souza (2006) discute sobre a desigualdade é sua 

dimensão simbólica e a forma pela qual pessoas formam e conformam 

seus capitais culturais e disposições internas através do processo 

histórico e social. As teorias de Taylor e Bourdieu, ao apresentar a 

experiência humana como radicalmente contextualizada e situada, 

impulsionaram Jessé de Souza a romper com explicações meramente 

econômicas da desigualdade, auxiliando na construção de sua teoria da 

subcidadania legitimada por um sistema cultural de desqualificação 

simbólica e moral. Assim, argumenta que a desigualdade é igualmente 

moral, cenário em que o cidadão considerado de segunda classe é 

tratado como “inferior moral”, atingindo sua identidade. Os valores 

morais, então, teriam peso objetivo na exclusão legitimada por um 

sistema cultural e simbólico, que naturaliza a desigualdade. Logo, se a 

identidade é formada pelo reconhecimento social, a subcidadania nega 

a dignidade e autonomia (Souza, 2023). 

Ao mesmo tempo, os excluídos internalizam a posição de 

subalternos. Isso faz com que a desigualdade se reproduza mesmo sem 

coerção direta, por mecanismos invisíveis de dominação (v.g., 

linguagem, mídia, educação), ou seja, por meio de uma violência 

simbólica que faz parecer justas as hierarquias sociais. No Brasil, quem 

detém o monopólio dos critérios de valor social, o que lhe permite 

classificar os outros como menos capazes, civilizados ou morais, é a 

elite brasileira, que busca sempre reproduzir a subcidadania (Souza, 

2023). 

Surge então na sociedade brasileira uma classe social destituída 

de todos os capitais, prometidos pela modernidade: “a ralé brasileira”. 

Reside nessa classe o maior conflito social e cultural brasileiro, o 

abandono social e político, por parte de toda a sociedade, de uma classe 

de indivíduos “precarizados” que se produzem e reproduzem há 



18 

 

gerações no país. Assim, seriam os próprios padrões hierarquizantes 

desta ordem os responsáveis pela perpetuação do processo de 

marginalização social (Souza, 2006). Cabe, entretanto, a ressalva sobre 

o caráter da modernidade nas sociedades ocidentais em geral, 

consistente na verificação de que essas passam por uma transição mais 

aparente que real, e não o contrário. 

O mundo moderno é geralmente compreendido como uma 

mudança radical em relação às sociedades pré-modernas 

tradicionais. Em parte, isso é verdade, mas somente em parte. 

Na questão mais importante para quem quer compreender uma 

sociedade ou um modo de vida peculiar, sendo a questão da 

forma como se “legitima a dominação social”, a mudança é mais 

aparente que real. A “ilusão” que legitima a dominação social 

em todas as sociedades ocidentais ou ocidentalizadas é 

precisamente a ilusão da ausência de dominação social injusta. 

Não somente no Brasil, mas em todas as sociedades ocidentais 

modernas, o nome dessa ilusão é o assim chamado “princípio 

meritocrático”. As sociedades modernas não “dizem” que 

tratam todos os indivíduos igualmente. O que elas “dizem” é 

que dão a cada um de acordo com seu mérito. Essa é a definição 

de “justiça social” especificamente “moderna” (Souza, 2009, 

grifos do autor). 

Ao contrário do Estado Moderno, que, prega o interesse geral, 

mas privilegia o interesse de grupos determinados, a transparência da 

tarefa de coordenação entre os diferentes interesses (nacionais, globais, 

transnacionais) é o que revela a qualidade do compromisso do Estado 

com os objetivos de justiça social, ou seja, com os critérios de 

redistribuição (contra a desigualdade) e de reconhecimento (contra a 

discriminação) e, nesse caminho, com os critérios de inclusão e exclusão 

(Santos, 2014). 

 

5. PARADIGMAS PARA OS SISTEMAS DE JUSTIÇA 

 

A esta altura, é possível entender como o Direito auxilia na 

manutenção da dominação e reprodução da norma heteronormativa. 



19 

 

Tal cenário ocorre mesmo sendo a igualdade de direitos uma das bases 

do Estado democrático, e a democratização no acesso à justiça, pauta 

fundamental para a efetivação dos direitos que formam a cidadania. 

Sobre a importância do acesso, Cappelletti e Garth (1988) aduzem 

serem reconhecidos como de importância capital e requisito 

fundamental – o mais básico dos direitos humanos – de um sistema 

jurídico moderno e igualitário que pretenda garantir, e não somente 

proclamar, os direitos de todos. 

O sistema de justiça opera não somente como garantidor de 

direitos, mas também como espaço para redução das iniquidades 

decorrentes das desigualdades de renda e prestígio (Sadek, 2010). 

Segato (2021) defende, v.g., que a transformação da moralidade 

patriarcal e violenta só é possível por meio da sensibilização ética; 

propõe uma visão contratualista em que a lei administre a convivência 

entre diferentes moralidades, em um campo de disputa simbólica e 

política, e um Direito que desafie os valores impostos e promova 

mudanças. Dessa forma, o Direito pode fazer frente inclusive a uma 

força que reforça o patriarcado, qual seja, o conservadorismo religioso, 

que alimenta as ideias tradicionais como a LGBTQIAPN+fobia, que 

vulnerabiliza o Judiciário ao ponto de enfraquecer a laicidade do Estado 

(Santos, 2021). Sem desafiar valores, o operar mudanças (Segato, 2021), 

bem como o coibir do rebaixamento dos indivíduos, é impossível falar-

se em autorrespeito moral e dignidade por parte do Direito, e nem em 

reconhecimento que auxilia o indivíduo na interação socializadora 

(Honneth, 2003). 

Na falha da ordem interna, muitas vezes pela ineficiência do 

sistema de justiça estatal, primordialmente, pela incompatibilidade 

estrutural entre sua arquitetura e sua realidade socioeconômica de 

atuação (Faria, 2025), nações pactuantes não devem esquecer os 

instrumentos e normativas internacionais, como a Corte 

Interamericana de Direitos Humanos e a Convenção Interamericana 

contra Toda Forma de Discriminação e Intolerância3 (OEA, 2013). 

 
3 Também, os princípios de Yogyakarta. 



20 

 

Ademais, estão insculpidos nos “Comentários aos Princípios de 

Bangalore de Conduta Judicial” (ONU, 2008), nas “Diretrizes sobre a 

Função dos Promotores” (ONU, 1990) e no “Código de Conduta para 

os funcionários encarregados de cumprir a lei” (ONU, 1979) princípios 

e deveres da magistratura e dos agentes da lei, para atuação com 

imparcialidade, não-discriminação na proteção de direitos humanos. 

Não se exclui a nível interno a possibilidade da resolução pacífica de 

conflitos por técnicas extrajudiciais (mediação, conciliação e 

arbitragem) e pelas organizações da sociedade civil. (Sadek, 2010), 

também componentes dos sistemas de justiça. 

Deve-se ter, finalmente, no horizonte, que a legitimidade dos 

direitos humanos não advém de tratados ou convenções, e sim da vida 

concreta, do contexto impuro, das lutas e das práticas que nomeiam 

direitos e que buscam preceitos básicos de reconhecimento, respeito, 

reciprocidade, responsabilidade e redistribuição (Flores, 2008). O 

movimento social necessário será aquele que está centrado em direitos 

humanos, entendidos sociohistoricamente, ou seja, como transferência 

de poder social e pessoal que permite práticas produtivas de autoestima 

legítima (Gallardo, 2014). 

 

6. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A análise empreendida atesta que os sistemas de justiça 

brasileiros, mesmo após avanços formais no campo dos direitos 

humanos, ainda seguem a lógica da colonialidade, reproduzindo 

normas cisheteronormativas, racistas e patriarcais que alimentam a 

subcidadania da população LGBTQIAPN+. Ao entrelaçar as 

contribuições de Quijano, Lugones, Bourdieu, Jessé Souza e outros 

teóricos críticos, evidencia-se que o Direito, longe de ser neutro, atua 

como agente de manutenção e naturalização simbólica da desigualdade 

e do silenciamento dos corpos dissidentes. 

A colonialidade de gênero permite entender como a 

sexualidade e o corpo foram historicamente instrumentalizados como 

dispositivos de poder. A violência simbólica operada pelo campo 



21 

 

jurídico reforça essa lógica por meio de um discurso hermético e 

elitizado que exclui e estigmatiza e por meio de uma internalização em 

nível quase inconsciente. A subcidadania LGBTQIAPN+, por sua vez, 

resulta da negação de reconhecimento social e moral e da legitimação 

de hierarquias morais disfarçadas de mérito, alimentadas por uma 

modernidade excludente, liberal e conservadora. 

Conclui-se, por derradeiro, que a colonialidade atinge a 

estrutura atual da sociedade e do Direito e o controle da sexualidade e 

do gênero é utilizado por vezes como estratégia política. O Direito 

exerce violência simbólica e reproduz exclusões, apoiado pela noção de 

subcidadania LGBTQIAPN+ e reforça desigualdades morais e 

jurídicas, produzindo barreiras materiais e simbólicas ao pleno exercício 

de direitos. Portanto, resta repensar os sistemas de justiça não somente 

como mecanismos para resolução de conflitos, e sim como espaços 

potenciais de transformação social e de afirmação da dignidade das 

pessoas LGBTQIAPN+ e outros grupos marginalizados. Para tanto, é 

necessário romper com os paradigmas formais e universalistas do 

Direito tradicional e adotar uma postura crítica, interseccional e 

comprometida com as lutas históricas dos grupos minorizados. 

Somente com práticas jurídicas pautadas pela escuta, pelo 

reconhecimento e pela redistribuição será possível construir uma 

justiça realmente democrática e inclusiva. 

 

REFERÊNCIAS 

 

AZEVEDO, Rodrigo Ghiringhelli de. A força do direito e a violência 

das formas jurídicas. Revista de Sociologia e Política, Curitiba, v. 

19, n. 40, p. 27–41, out. 2011. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/rsocp/a/XZfMHxRXdRwKfhqDK7ffJwh/

?lang=pt. Acesso em: 3 jul. 2025. 

 

BOURDIEU, Pierre. O poder simbólico. Tradução de Fernando 

Tomaz. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1989. 

 

https://www.scielo.br/j/rsocp/a/XZfMHxRXdRwKfhqDK7ffJwh/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/rsocp/a/XZfMHxRXdRwKfhqDK7ffJwh/?lang=pt


22 

 

BOURDIEU, Pierre. A dominação masculina. Tradução de Maria 

Helena Kühner. 2. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2003. 

 

CAPPELLETTI, Mauro; GARTH, Bryant. Acesso à justiça. 

Tradução de Ellen Gracie Northfleet. Porto Alegre: Sérgio Antonio 

Fabris Editor, 1988. 

 

COLLINS, Patricia Hill; BILGE, Sirma. Interseccionalidade [livro 

eletrônico]. São Paulo: Boitempo, 2021. Disponível em: 

https://www.amazon.com.br/Interseccionalidade-Patricia-Hill-

Collins-ebook/dp/B08WGJBYGP. Acesso em: 3 jul. 2025. 

 

CRENSHAW, Kimberlé. Documento para o Encontro de 

Especialistas em Aspectos da Discriminação Racial Relativos ao 

Gênero. Tradução de Liane Schneider. Revista Estudos Feministas, 

Florianópolis, v. 10, n. 1, p. 171–188, 1º sem. 2002. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/ref/a/mbTpP4SFXPnJZ397j8fSBQQ/?for

mat=pdf&lang=pt. Acesso em: 3 jul. 2025. 

 

CURIEL, Ochy. La Nación Heterosexual: Análisis del discurso 

jurídico y el régimen heterosexual desde la antropología de la 

dominación. Bogotá, Brecha Lésbica y em la frontera, 2013. 

 

FARIA, José Eduardo. O sistema brasileiro de justiça: experiência 

recente e futuros desafios. Estudos Avançados, São Paulo, v. 18, n. 

51, p. 7-30, maio/ago. 2004. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/ea/a/tTLG3kMz8sKdDkMLMBJ3syD/?lan

g=pt. Acesso em: 5 jul. 2025. 

 

GALLARDO, Helio. Teoria crítica: matrizes e possibilidades de 

direitos humanos. São Paulo: UNESP, 2014.  

 

FLORES, Joaquín Herrera. La reinvención de los derechos 

humanos. Sevilla: Atrapasueños, 2008. 

https://www.amazon.com.br/Interseccionalidade-Patricia-Hill-Collins-ebook/dp/B08WGJBYGP
https://www.amazon.com.br/Interseccionalidade-Patricia-Hill-Collins-ebook/dp/B08WGJBYGP
https://www.scielo.br/j/ref/a/mbTpP4SFXPnJZ397j8fSBQQ/?format=pdf&lang=pt
https://www.scielo.br/j/ref/a/mbTpP4SFXPnJZ397j8fSBQQ/?format=pdf&lang=pt
https://www.scielo.br/j/ea/a/tTLG3kMz8sKdDkMLMBJ3syD/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/ea/a/tTLG3kMz8sKdDkMLMBJ3syD/?lang=pt


23 

 

HONNETH, Axel. Luta por reconhecimento: a gramática moral 

dos conflitos sociais. Tradução de Luiz Repa. São Paulo: Editora 34, 

2003. 

 

LUGONES, María. Colonialidade e gênero. In: HOLLANDA, 

Heloisa Buarque de (Org.). Pensamento feminista hoje: 

perspectivas decoloniais. 1. ed. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2020. 

 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder e classificação social. In: 

SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, Maria Paula (org.). 

Epistemologias do Sul. Coimbra: Almedina, 2009.  

 

SADEK, Maria Tereza. Sistema de justiça: o acesso à Justiça e ao 

Direito. In: PEREIRA, Tânia Rangel; RIBEIRO, Gustavo Just da 

Costa (orgs.). Justiça e cidadania: perspectivas interdisciplinares. 

Rio de Janeiro: Editora FGV, 2010. 

 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Para uma revolução democrática 

da justiça. 3. ed. São Paulo: Cortez, 2014. 

 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Da expansão judicial à decadência de 

um modelo de justiça. In: O Direito Achado na Rua: Introdução 

crítica ao direito como liberdade / organizador: José Geraldo de 

Sousa Junior [et al.] – Brasília: OAB Editora; Editora Universidade de 

Brasília, 2021.  

 

SEGATO, Rita Laura. Las estructuras elementales de la violencia: 

ensayos sobre género entre la antropología, el psicoanálisis y los 

derechos humanos [libro eletrônico]. Buenos Aires: Tinta Limón, 

2013. Disponível em: https://www.amazon.com.br/Las-estructuras-

elementales-violencia-psicoan%C3%A1lisis-

ebook/dp/B097KP3HHS. Acesso em: 3 jul. 2025. 

 

https://www.amazon.com.br/Las-estructuras-elementales-violencia-psicoan%C3%A1lisis-ebook/dp/B097KP3HHS
https://www.amazon.com.br/Las-estructuras-elementales-violencia-psicoan%C3%A1lisis-ebook/dp/B097KP3HHS
https://www.amazon.com.br/Las-estructuras-elementales-violencia-psicoan%C3%A1lisis-ebook/dp/B097KP3HHS


24 

 

SOUZA, Jessé. A construção social da subcidadania: para uma 

sociologia política da modernidade periférica. Belo Horizonte, Editora 

da UFMG, 2006. 

 

SOUZA, Jessé. A ralé brasileira: quem é e como vive. 

Colaboradores André Grillo [et al]. Belo Horizonte: UFMG, 2009. 

 

SOUZA, Jessé. A construção social da subcidadania: uma leitura 

alternativa do Brasil moderno. 1. ed. Editora Civilização Brasileira. 

Rio de Janeiro, 2023. 

 

SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Tradução 

de Sandra Regina Goulart Almeida, Marcos Pereira Feitosa e André 

Pereira Feitosa. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2010. 

 


