
207 

 

O PARADIGMA DA DÁDIVA E SUA 

PERENIDADE NA SOCIEDADE 

CONTEMPORÂNEA 
 

Luciano Rodrigues Costa 

 

 

Introdução 

 

Com a publicação do livro “Essai sur le don” (1932-1934), o 

antropólogo francês Marcel Mauss dá uma contribuição de 

originalidade quase sem precedentes à antropologia moderna. Apesar 

de Mauss não ser considerado do “primeiro degrau” do pensamento 

sociológico, o que para muitos é uma injustiça, este seu livro é 

considerado uma grande contribuição ao pensamento antropológico, 

essencialmente pelo seu valor alternativo às explicações das trocas 

socioeconômicas e da perenidade do paradigma da dádiva em análises 

contemporâneas, sobretudo na sociologieconômica.ca  

Com a seguinte frase, se Mauss nos apresenta o tema de seu 

livro: “Na civilização escandinava, e em muitas outras, as trocas e os 

contratos fazem-se sob a forma de presentes, teoricamente voluntários, 

mas na realidade obrigatoriamente dados e retribuídos” (Mauss, 1974 

p. 41).  

Com a pesquisa, o autor nos revela um modo muito específico 

de relações sociais, baseadas em três princípios: dar, receber retribuir.  

Nas palavras de Godbout (1997) “de modo negativo, entende-se por 

dádiva tudo o que circula na sociedade que não está ligado nem ao 

mercado nem ao Estado (redistribuição), nem a violência física. De 

modo mais positivo é o que circula em prol ou em nome do laço 

social,” ou ainda “a verdadeira dadiva é um gesto socialmente 

espontâneo, um movimento impossível de captar em movimento, uma 

obrigação que o doador dá a si mesmo, mas uma obrigação interna, 

imanente.” 

 



208 

 

Estudiosos do paradigma da dádiva, especialmente alguns 

cientistas sociais franceses que se reuniram, já há alguns anos, em torno 

da revista MAUSS (Movimento Anti utilitarista nas Ciências Sociais) 

defendem a perspectiva da dádiva como o paradigma mais abrangente 

das ciências sociais atualmente. É o caso de Alain Caillé e Jacques 

Godbout autores do livro “O espírito da dádiva” que tentam estruturar 

o paradigma da dádiva em contraposição aos dois mais difundidos nas 

ciências sociais, a saber o individualismo metodológico e o holismo. A 

crítica a estes dois paradigmas dominantes encontra eco em outros 

autores, como é o caso de Mark Granovetter, cuja base de seu 

pensamento iremos desenvolver na última parte deste ensaio. Este 

autor também encontra grandes falhas, tanto no holismo como no 

individualismo metodológico e nos convida a pensar na fidelidade e na 

confiança como elementos estruturadores das relações sociais, 

principalmente nas relações econômicas. No entanto, pode-se 

perguntar: Não seria a confiança um elemento herdado dos estudos 

sobre a dádiva? É possível pensar a dádiva sem o fator estruturador da 

confiança?  

Neste sentido, o objetivo deste ensaio é sistematizar as 

principais características do paradigma da dádiva estudado por Marcel 

Mauss e tentar estabelecer conexões com novos estudos realizados em 

ciências sociais, sobretudo com a Sociologia da Vida Econômica, tal 

como desenvolvida por Mark Granovetter. 

   

A perspectiva da Dádiva de Marcel Mauss 

 

Marcel Mauss deixa claro que o que é trocado sob a forma de 

dádiva, ou seja, o que é dado e retribuído não são apenas bens 

econômicos, mas uma série de cortesias, ritos, dança etc., no qual o 

mercado é somente um dos momentos, e a circulação de objetos de 

“valor econômico” é apenas um dos termos deste diferente contrato 

que é muito mais geral. É neste sentido que Mauss denomina a dádiva 

como um fenômeno social total, uma vez que: 

 



209 

 

exprimem-se, ao mesmo tempo e de uma só vez, toda espécie 

de instituições: religiosas, jurídicas e morais – estas políticas e 

familiares ao mesmo tempo econômicas - supondo formas 

particulares de produção e de consumo, ou antes de prestação e 

de distribuição, se contar os fenômenos estéticos nos quais 

desembocam tais fatos e os fenômenos morfológicos que 

manifestam estas instituições (Mauss, 1974, p. 41). 

 

Os dois principais exemplos de sistema de dádiva fornecidos 

por Mauss são o Potlatch estudado por Franz Boas entre os índios do 

noroeste americano e o Kula estudado por Bronislaw Malinowski na 

Melanésia no livro “Os Argonautas do Pacífico Ocidental”. O Potlatch, 

tal como praticado entre os índios americanos se efetua a partir do 

momento em que cada chefe tenta se mostrar o mais generoso com os 

demais membros da tribo. Assim se caracteriza como uma rivalidade 

entre os chefes, em que cada qual procura dar o máximo possível de 

alimentos e outros bens preciosos. Neste sentido, se assemelha a um 

jogo, em que o que possui maior capacidade de dar e assim se mostrar 

mais generoso é o vencedor. O principal “prêmio” deste jogo seria algo 

mais que simbólico, ou seja, o status político nas confrarias e nos clãs, 

alianças nas caças, casamentos etc. Nas palavras de Mauss:  

 

Um chefe só conserva a autoridade sobre sua tribo e sua aldeia, 

e até mesmo sobre sua família, mantendo apenas sua posição 

entre os chefes – nacional e internacionalmente – se provar que 

é tomado e favorecido pelos espíritos e pela fortuna, que é 

possuído por ela e que a possui, sendo a única forma de provar 

esta fortuna é gastando-a, distribuindo-a, humilhando os demais 

e dando-os na sombra do próprio nome (Mauss, 1974.  p. 53). 

 

Como dá para perceber na citação, a valorização do nome, o 

aumento da fama e a honra dos chefes, estão relacionadas às suas 

capacidades de dar, ou seja, a sua capacidade de perder e de arcar com 

as dívidas. O que fica claro no Potlatch é, além da noção de honra, é a 

noção de crédito. Assim, não se retribui imediatamente e sim mais 

tarde, o que implica um crescimento proporcional da dívida. Esta 



210 

 

noção de crédito e honra na verdade se coloca como um elemento 

fundamental em todo o sistema de dádiva, tal como nos apresenta 

Marcel Mauss. No entanto, o que se torna específico no Potlatch é a sua 

exacerbação: “ganha quem for mais rico e o mais loucamente gastador” (Mauss, 

1974. p. 57). 

O Kula foi o outro sistema de dádiva primitiva que Marcel 

Mauss analisou. Este sistema realizado pelos habitantes das ilhas 

Trobriand e por seus vizinhos, os habitantes das ilhas Massim no 

nordeste da Nona Guiné, foi estudado por B. Malinowski (1920) e se 

caracteriza por ser muito mais pacífico do que o Potlatch, mas baseado 

no mesmo princípio, ou seja, crédito e honra. A própria definição do 

termo Kula se mostra bem elucidativo deste sistema de dádiva. Kula 

significa círculo, ou seja, o círculo que interliga os parceiros espalhados 

por um grande número de ilhada região, caracterizando a um sistema 

internacional de troca de grande amplitude. É através do kula que se 

ganha amigos e fama. Dentro deste sistema de troca está o que há de 

mais fundamental naquelas tribos, e onde as próprias relações fazem 

sentido para os trombriandeses.  

Um dos princípios básicos do Kula consiste na doação de 

presentes e no recebimento de um contrapresente de valor equivalente. 

Os bens específicos do kula são os Vaygu’as que são objetos preciosos 

divididos em masculinos e femininos e que consistem em pulseiras de 

conchas. Estes objetos são extremamente desejados e alimentam 

sonhos e lendas, e são minuciosamente relatadas as circunstâncias de 

suas transações e vangloriados os antigos possuidores. Estes objetos 

são cuidadosamente guardados, mesmo sabendo que mais cedo ou 

mais tarde eles também deverão ser doados. O valor destes objetos é 

dado, além do material de que são feitos, pelo número de parceiros por 

cujas mãos eles passaram e pela posição social dos antigos donos. 

A transação dos Vaygu’as não é meramente comercial e nem 

somente cerimonial. Ela implica um desejo incessante do nativo em 

possuir. Porém, a posse para o nativo significa dar. Eles têm uma 

atitude mental em relação ao Kula em que os Vaygu’as não servem 

como medida de valor ou meio de troca, o seu objetivo é ser possuído 



211 

 

e trocado. Neste sentido, a riqueza que lhe é conferida não é material 

mais sentimental, histórica, que através de sua circulação adquire 

importância e se torna objeto de desejo, gerando competitividade. “O 

Kula constitui a mão visível da doação. Ela tece uma rede de relações 

entre as pessoas, onde a mão invisível, que supostamente comanda o 

mercado, rege a relação entre as coisas” (Godbout & Caillé, 1999). 

O kula, como os outros sistemas de dádivas, possui regras que 

regulam a transação. A principal delas é a que declara que a transação 

não é uma barganha, ou seja, a pessoa que retribui o presente é que 

deve determinar a sua equivalência, segundo a sua dignidade e seus 

costumes. O Vaygu’as é encarado como algo além de uma simples 

mercadoria, o que pode ser comprovado pela cerimônia que 

acompanha a sua troca, pelo ritual que o envolve e pela reação 

emocional que ela provoca. 

É neste sentido que na conclusão do “Essai sur le don” Mauss 

antecipa toda a crítica moderna ao utilitarismo presente em alguns 

cientistas sociais:  

 

Felizmente, nem tudo está classificado exclusivamente em 

termos de compra e venda. As coisas têm ainda um valor 

sentimental, além do seu valor venal, tanto é que há valores que 

pertencem somente a este gênero. Não temos apenas uma moral 

de comerciantes. Restam-nos pessoas e classes que guardam 

ainda os costumes de outrora, e quase todos dobramo-nos a 

eles, pelo menos em certas épocas do ano ou em determinadas 

ocasiões (Mauss, 1974, p. 164). 

 

Passaremos agora para uma análise da dádiva colocando-a de 

frente com outros paradigmas das ciências sociais, no intuito de 

ressaltar a sua perenidade e eficiência analítica no mundo moderno.  

 

 

 

 

 



212 

 

A Dádiva como desafio ao holismo e ao individualismo 

metodológico 

 

Individualismo metodológico, teoria da escolha racional, 

racionalismo instrumental, utilitarismo, homo economicus, são todas elas, 

segundo Godbout (1998) nada mais do que diversos nomes do mesmo 

paradigma que possuem um núcleo em comum que diz respeito ao que 

circula, ou seja, procuram explicar o sistema de produção e sobretudo 

de circulação a partir das noções de interesse, de racionalidade e de 

utilidade. Assim, parte da ideia de que as relações sociais devem ser 

compreendidas como resultante de cálculos efetuados pelos indivíduos. 

Este paradigma conduz a uma interpretação de que os 

interesses privados conduzem ao bem público, e que estes egoísmos 

são gerados pela mão invisível do mercado. Segundo Godbout (1998), 

“este modelo nos libera das relações sociais indesejadas, inúmeras em 

uma sociedade pluralista(...)” No contexto desta ruptura do modelo 

comunitário, o que todos amamos espontaneamente no mercado é essa 

liberdade” Assim, ela está fundada na liquidação imediata e permanente 

da dívida. Devido à lei da equivalência, cada relação é pontual, completa 

e assim a dívida está ausente.  

O que Godbout coloca como crítica a este paradigma é o fato 

de que ele não leva em conta que os meios e os fins se influenciam 

mutuamente e permanentemente, seja sob o efeito das emoções, 

sentimentos ou mesmo como resultados de ações prévias. Assim este 

paradigma acaba caindo em uma contradição elementar, ou seja: ao 

mesmo tempo em que se desenvolve um raciocínio baseado na 

liberdade individual, acaba submetendo os indivíduos a um modelo 

mecânico e determinista, não dando espaço às atitudes circunstanciais.  

O outro paradigma é o holismo. Termo encunhado por 

Dumont (1920), que designa todas as teorias em que a sociedade é o 

foco primordial da análise e não o indivíduo. Assim, diferentemente do 

individualismo metodológico, os indivíduos não agem em função única 

e exclusivamente de seus interesses, mas essencialmente em função de 

normas e valores internalizados. As ações dos indivíduos estão 



213 

 

relacionadas às normas por eles interiorizadas, e esta interiorização se 

dá com o processo de socialização em que se aprende aceitar as regras. 

Apesar do individualismo metodológico possuir na atualidade um 

maior destaque, essencialmente pela sua conexão com o paradigma 

dominante neoliberal, o holismo teve, e ainda tem, um papel de grande 

referência nas ciências sociais, essencialmente pela sua ligação com o 

culturalismo, o funcionalismo e o estruturalismo. 

Alain Caillé (1998) levanta várias aporias do holismo e do 

individualismo metodológico reivindicando um terceiro paradigma, 

que seria o da dádiva. Começa pelas dificuldades do holismo de 

entender, na sua essência, os sistemas de dádivas. Coloca que este 

paradigma “não dá conta de explicar o modo como o laço social é 

gerado e, na verdade, nem se coloca esta questão, toma como um fato 

dado, ou seja pré-existente ontologicamente à ação dos sujeitos sociais” 

(Caillé, 1998. p. 38). 

No holismo os atores sociais simplesmente seguem as leis e 

modelos já existentes anteriormente. Neste caso, a perspectiva da 

dadiva é impensável, pois os defensores da abordagem holista 

defenderiam que tal fato se trata unicamente de submissão às 

prescrições do ritual e cumprimento das tarefas necessárias a ordem 

funcional e estrutural de uma determinada sociedade. 

Com o individualismo metodológico o problema é o estado de 

desconfiança em que os atores estão envolvidos, ou seja, dentro deste 

modelo, torna-se difícil levantar a teoria de que pode ser vantajoso 

confiar uns nos outros, e assim estabelecer relações de alianças. Assim, 

se pensarmos através do dilema do prisioneiro, sempre chegaremos às 

mesmas conclusões, ou seja, se colocarmos os atores em uma posição 

inicial de desconfiança eles não conseguirão sair deste problema. Neste 

sentido, para se precaverem dos riscos da possível traição do outro, 

agem individualmente traindo primeiro. 

No sentido de resolver todas estas aporias, tanto Godbout 

quanto Caillé propõem o paradigma da dádiva como alternativa. 

Segundo Caillé, a única forma de escapar das aporias do dilema do 

prisioneiro e do individualismo metodológico é moldar as relações 



214 

 

sociais através da criação da confiança, e neste aspecto o sistema de 

dádiva tem muito a ensinar. A solução que poderia ser dada por Mauss 

ao dilema do prisioneiro seria: “Apostar na aliança e na confiança e 

concretizar a aposta por meio de dádivas, que são símbolos – 

perfomadores desta aposta primeira” (Caillé, 1997. p. 15). 

O que diferencia a dádiva destes dois modelos é essencialmente 

o fato de que, no caso do holismo, ela não se baseia unicamente num 

mero ritual de atos mecânicos de sentimentos obrigados. Mesmo 

socialmente imposta é sentida pelos membros com uma certa 

espontaneidade, e numa atmosfera de circunstâncias envolvendo 

gestos entonações etc. 

Neste sentido, a dádiva possui uma relação com as regras 

sociais diferentes do paradigma holista, uma vez que um dos elementos 

fundamentais da dádiva é que as regras sejam implícitas. Assim, 

podemos perceber a negação da importância da dádiva para o doador. 

Esta modéstia expressa pelo doador é na verdade uma forma de tornar 

a retribuição incerta, e consequentemente, desobrigando a retribuição, 

permite que o receptor faça uma verdadeira dádiva. Esta é 

possivelmente a forma encontrada para minimizar a obrigação de dar. 

No caso do individualismo metodológico o interesse, que pode 

existir no sistema de dádiva, diferentemente de uma visão utilitária, está 

no final do processo como um resultado não pré-estabelecido de todo 

ato de dar. No sistema de dádiva uma característica fundamental é o 

fato de que os envolvidos buscam se afastar todo o tempo da 

equivalência do objeto trocado. Normalmente não só há a retribuição, 

como muitas vezes ela é maior do que a dádiva. O que se percebe é que 

não se trata de uma relação de meios e fins, ou seja, a retribuição não é 

o objetivo. Contrariamente ao modelo da escolha racional que busca a 

equivalência, a dádiva se baseia na dívida. 

O que nos interessa demonstrar é a dificuldade de se conseguir 

entender a dádiva se olharmos através destes dois paradigmas 

dominantes, o que a coloca com uma certa independência. A ação dos 

indivíduos caracterizados pelo holismo está controlado pelo exterior, o 

que o torna incapaz de dar. No individualismo metodológico o 



215 

 

raciocínio é o contrário, ou seja, o indivíduo é ao mesmo tempo livre 

demais e fechado demais em si mesmo para ser capaz de agir. “A não 

equivalência, a espontaneidade, a dívida, a incerteza buscada no seio da 

relação se opõe à teoria da escolha racional e ao contrato. Mas o prazer 

do gesto, a liberdade, se opõe às normas interiorizadas do modelo 

holista se opõem à moral do dever” (Goudbout, 1998. p. 46).  

Dentre as três obrigações distinguidas por Marcel Mauss, a mais 

intrigante, sem dúvida é a de retribuir. Assim, pode-se perguntar: como 

uma sociedade estrutura a fidelidade e a confiança para que sejam 

respeitados os contratos que são basicamente tácitos? A resposta dada 

por Mauss foge obviamente ao âmbito do utilitário. Para ele o que 

obriga a retribuição é efetivamente o “espírito da coisa dada”, ou seja, 

o valor subjetivo que lhe é atribuído. Nas palavras de um nativo: “se eu 

guardasse esse segundo Taonga para mim, isto poderia me acarretar um 

grande mal, talvez até a morte” (Mauss,1974, p. 56). Neste sentido, 

presentear alguém com alguma coisa é presentear algo de nós mesmo. 

 Uma interpretação sobre a estruturação dos laços de confiança 

é desenvolvida por Godbout (1998) no contexto da análise estratégica 

utilizado na Sociologia das Organizações. O princípio básico desta 

análise é de que o ator para aumentar o seu controle na organização, 

tende a reduzir as suas “zonas de incertezas”. O que se pode perceber 

nos sistemas de dádiva é que os agentes sociais são levados, em certas 

relações sociais, não a reduzir, mas ao contrário a criar e a manter as 

incertezas, aumentando o valor nos laços sociais. Esta incerteza se 

apresenta na permanente tentativa de reduzir no outro, qualquer 

sentimento de obrigação, mesmo que esta fique sempre presente 

veladamente. É neste contexto de incerteza que a confiança se 

manifesta, fortalecida pela relação de liberdade que a dádiva estabelece. 

Deste modo, o problema da confiança é resolvido a partir da aposta no 

dar incondicionalmente. Apostar na aliança que deve sempre ser 

concretizada por meio de dádivas. 

 

 

 



216 

 

Confiança e a perspectiva de Mark Granovetter 

 

A Sociologia da Vida Econômica, tal como desenvolvida por 

Mark Granovetter, é uma abordagem das ciências sociais com uma 

grande influência do trabalho de Marcel Mauss. Granovetter (1992) 

critica a tradição utilitarista, incluindo a economia clássica e neoclássica 

que assume um comportamento racional, ego interessado. Assim, o 

comportamento e instituições sociais seriam minimamente afetados 

pelas relações sociais. Neste sentido, a sua proposta de Sociologia da 

Vida Econômica seria explicar uma série de fenômenos da vida 

econômica moderna que não se ajustam a este paradigma, e com isto 

precisariam de elementos mais fundamentados para serem 

compreendidos. 

Granovetter utiliza o argumento de embeddeness, que significa a 

emersão do econômico em redes sociais concretas. Tal argumento se 

baseia em dois princípios fundamentais. O primeiro deles é que a ação 

econômica é situada socialmente e não pode ser explicada apenas com 

relação a motivos individuais. O segundo argumento é que as 

instituições sociais não emergem automaticamente de forma inevitável, 

mas são ao contrário, socialmente construídos. O que mais interessa a 

Granovetter é o embeddeness de comportamento econômico. Esta 

concepção, segundo ele foi muito presente nos cientistas sociais que 

entendiam o comportamento econômico pesadamente embutido nas 

relações em sociedades de pré-mercados. Mas com a modernização, tal 

comportamento teria ficado mais autônomo. Neste sentido, mostra-se 

cada vez mais a economia como separada, uma esfera diferenciada na 

sociedade moderna. Sociedade com transações econômicas definidas 

não mais como sociais, mas como cálculos racionais de ganhos 

individuais. Segundo ele, às vezes é até mesmo discutido uma inversão 

da situação tradicional, em que em vez da vida econômica ser 

submergida em relações sociais, estas se tornam epifenômenos do 

mercado. 

Granovetter vai entrar em choque com as duas concepções de 

sociedade na sociologia, ou seja, a visão super socializada e a sub 



217 

 

socializada. Na visão super socializada os argumentos são o do 

holismo, ou seja, de que o comportamento e instituições econômicas 

são moldados pela cultura. Assim, dois aspectos fundamentais se 

apresentam, ou seja, o de que as instituições econômicas seriam 

altamente “imersas” nas sociedades pré-modernas, e a de que as 

instituições econômicas ganham autonomia nos contextos da 

modernidade, emergindo assim como uma esfera diferenciada e 

separada. 

Na visão sub socializada, os argumentos estão inseridos no 

paradigma do individualismo metodológico, da economia clássica e 

neoclássica e até mesmo no estado de natureza de Hobbes. Dentro 

desta perspectiva mercantil os seus principais pressupostos são os 

mercados de concorrência perfeita em equilíbrio: compradores e 

vendedores autônomos com informação completa e sem contato 

prolongado. Eliminação do problema hobbesiano da ordem através de 

mercados autorregulados/mão invisível, pregando a atomização como 

um pré-requisito fundamental para o melhor funcionamento dos 

mercados. 

Segundo Granovetter, apesar do contraste aparente entre a 

visão sub e supersocializada nota-se um ponto em comum entre elas, 

ou seja, ambas têm uma concepção de ação e decisão levadas a cabo 

por atores atomizados. Na visão sub socializada a atomização é o 

resultado da perseguição utilitária egoística. Na super socializada o fato 

de que os padrões de conduta serem interiorizados em relações sociais 

contínuas, tem efeito periférico no comportamento. 

Granovetter neste sentido crítica ambas as concepções 

principalmente no sentido de evitar esta atomização implícita que as 

caracteriza. Para ele, os atores não se comportam ou decidem como 

átomos fora do contexto social, suas ações são, ao contrário, concretos 

sistemas contínuos de relações sociais. Citando Oliver Willianson, ele 

recuperar temas abandonados na teoria sociológica, como: 

oportunismo e confiança. Segundo este autor, os atores econômicos 

não somente se ocupam do auto-interesse, mas também agem 

oportunisticamente. Esta suposição vai de encontro à suposição 



218 

 

peculiar da economia neoclássica, de que os atores econômicos seriam 

gentlemans. 

Assim, o que corroeu esta confiança nos anos recentes seria a 

nível micro a imperfeição dos mercados competitivos, ou seja, 

informações imperfeitas. Temos então a seguinte questão: como a vida 

econômica não mergulha na desconfiança? Na literatura, Granovetter 

encontra duas respostas fundamentais a este problema, uma de sub 

socialização e outra de super socialização de concepção da ação humana. A 

subsocializada funda-se na nova economia institucional, ou seja, o 

oportunismo é visto como sendo evitado por arranjos institucionais. 

Porém nota-se que eles não produzem confiança, mas seriam um 

substituto funcional para isto. Na visão super socializada, ele discute 

que somente em situação muito específica a ausência de força e fraude 

pode ser explicada, principalmente através de moralidade generalizada. 

Em contraposição a estes dois argumentos, Granovetter 

apresenta o argumento de embeddeness em que acentua o papel de 

relações pessoais concretas e estruturas de “networks”. Tais relações 

seriam geradoras de confiança e desencoraja o oportunismo. “A 

preferência generalizada por transações com indivíduos de reputação 

conhecida implica que poucos estão realmente satisfeitos em confiar na 

moralidade generalizada ou em arranjos institucionais para se proteger” 

(Granovetter, 1985 p. 60). 

Assim, a emergência e manutenção da confiança seriam dadas 

por relações concretas de redes em que as interações interpessoais 

seriam os micro-mecanismos que produziriam e sustentariam tal 

ordem. Com isto, percebe-se claramente, que a base do pensamento de 

Granovetter é a sua compreensão de que a maioria das condutas é 

embutida de perto em redes de relações interpessoais. Com isto pode-

se evitar os extremos encontrados, tanto na visão super, como na sub 

socializada. 

 

 

 

 



219 

 

Considerações Finais 

 

O que se tentou demonstrar neste ensaio é que a sociologia da 

vida econômica, tal como desenvolvida por Mark Granovetter, 

converge para um estudo das redes, e o que lhes daria vida como 

também aos mercados não é a universal lei da oferta e da procura, mas 

sim as relações de confiança estabelecidas nas cadeias de 

interdependência que estruturam as redes. O que constitui a base do 

“Essai sur le don" de Mauss é essencialmente o estudo das redes, onde 

as expedições do kula descritas por Malinowski ocupam um lugar 

fundamental. A noção de rede presente no kula se define pelo próprio 

termo, ou seja, o grande círculo do comércio intertribal. 

Neste sentido, tanto Mauss quanto Granovetter centram sua 

análise naquilo que o primeiro descobriu na sua tentativa de melhor 

compreender a dádiva, ou seja, na fidelidade e confiança. Assim, o que 

dá sustentação à rede são as relações interpessoais que se estruturam a 

partir dos sentimentos de fidelidade e de confiança, que são 

indissociáveis da dádiva. 

 

Referências 

 

CAILLÉ, Alain. Nem Holismo nem Individualismo Metodológico: Marcel 

Mauss e o Paradigma da Dádiva. In: RBCS Vol. 13 nº38 outubro 

1998. 

 

GODBOUT, Jacques. Introdução à Dádiva. In RBCS Vol. 13 nº38 

outubro 1998 

 

GODBOUT, Jacques e CAILLÉ, Alain. O Espírito da Dádiva. Rio de 

janeiro: editora Fundação Getúlio Vargas, 1999. 

 

 

 

 



220 

 

GRANOVERTTER, Mark. Economic Action and Social Structure: 

The Problem of Embeddedness. In: GRANOVERTTER , Mark & 

SWEDBERG, Richard. The sociology of economic life.Boulder (Co.) 

Westview, 1992.   

 

MALINOWSKI, Bronislaw. Argonautas do Pacífico Ocidental: um relato 

do empreendimento e da aventura dos nativos no arquipélago da 

Nova Guiné, Melanésia. São Paulo: Abril cultural, 1978.  

 

MAUSS, Marcel. Ensaio Sobre a Dádiva. Forma e Razão da Troca nas 

Sociedades Arcaicas. In Sociologia e Antropologia. São Paulo: EPU, 

1974. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


